# TRIVANDRUM SANSKRIT SERIES No. CXXXVII. Śrī Citrodayamanjarī

No. XXVI.

THE

### SKĀNDAŚĀRĪRAKA

with commentary.

EDITED BY

#### K. SĀMBAŚIVA ŚĀSTRĪ.

Curator of the Department for the Publication of Oriental Manuscripts, Trivandrum.



PUBLISHED UNDER THE AUTHORIT OF THE GOVERNMENT OF HIS HIGHNESS THE MAHARAJA OF TRAVANCORE.

Sa5J Ska/sam

TRIVANDRUM:

PRINTED BY THE SUPERINTENDENT, GOVERNMENT PRESS, 1938.

(All Rights Reserved.)

CENTRAL ARCHAEOLOGIGAL LIBRARY, NEW DELHI.

Acc. No. \$125

Date. 9: 1157

Call No. Sa.S. T.

Ske/Sam

### अनन्तरायनसंस्कृतग्रन्थाविः

प्रन्थाङ्कः १३७. श्रीचित्रोदयमञ्जरी

प्रन्थाहः २६.

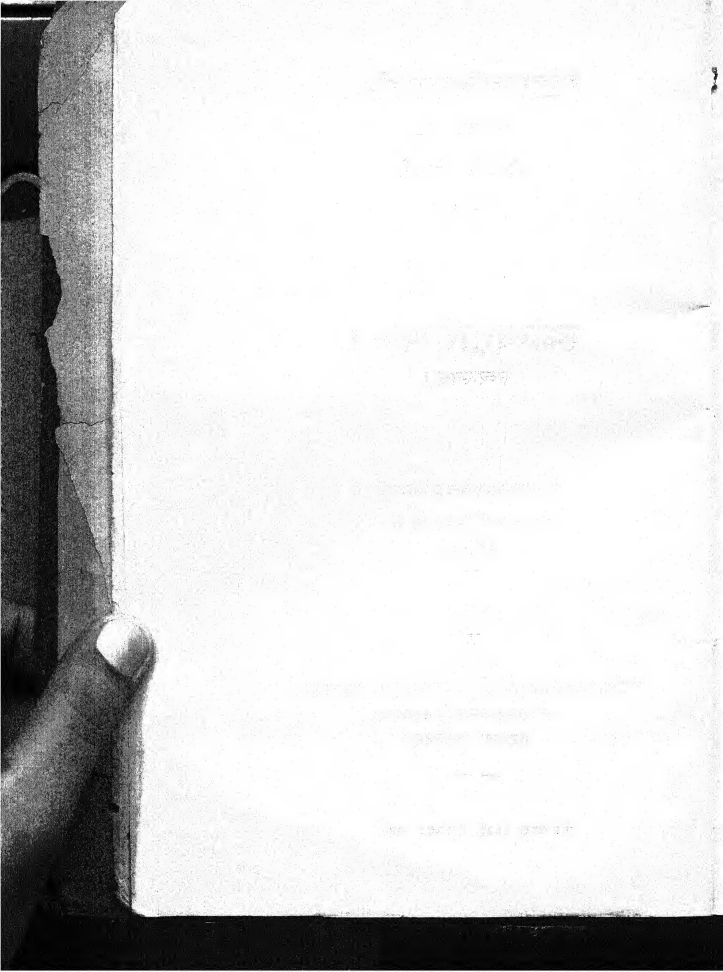
## स्कान्दशारीरकम्।

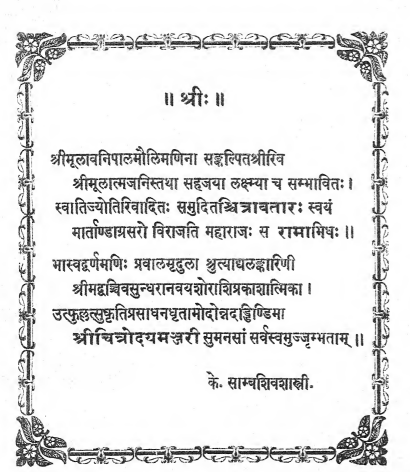
सन्याख्यम्।

पौरस्त्यग्रन्थप्रकाशनकार्याध्यक्षेण के. साम्यशिवशास्त्रिणा संजोषितम्।

तच अनन्तशयने महोन्नतमहामहिमश्रीचित्रावतारमहाराजचाासनेन राजकीयमुद्रणयन्त्रालये तद्व्यक्षेण मुद्रियता प्रकाशितम्।

कोक्स्वाब्दाः १११६. केस्ताब्दाः १९६८.







#### PREFACE.

The publication of this work, Skāndaśārīraka, is a rare ornament to the Srīcitrodayamañjarī Sanskrit Series since its very existence has not till now been known or even heard of anywhere. Besides, it reflects great credit on the land of Kerala that such a rare and valuable manuscript treasured in the Library of H. H. The Maha Raja of Travancore is being published for the first time. The work is of immense help to one and all in so far as it serves as a sure and safe guide to humanity by expounding measures to enhance their happiness and ward off misfortunes which are foretold with certainty from the various marks noticeable here and there on the human body.

The Science of Astrology is believed to have been first created and then revealed by God Skanda for the benefit of the world at large and the present work which conforms to the principles of that Science is fittingly termed Skānda-sārīrakam, the word कान्त्र meaning, revealed by God Skanda and बारीक, that which aids to the clear understanding of the system of prognostication by the corpoal marks. The work is otherwise styled Rekhāsāstra, as evidenced by the following verse:—

"धर्माधर्मपरीपाको लेखाभिक्यंत्र्यते नृणाम् । इति प्रकाशितास्तासां लक्षणं प्रविविच्यते ॥"

(१९ में इड़)

The results of the good and evil actions of human beings are indicated in two ways in Astrology, first, by the lustrous planets in the horizon and secondly, by the corporal marks which are the indications of the internal system. The present work belongs to the latter classification. This fact is fully explained in the following passage in the commentary:

'तत्र प्रथमं बाह्यस्योतिर्मयस्योदिष्रहरूपेण परिणतस्य सुकृतदुष्कृतांशस्य तत्तिदृष्टादिरुक्षणं फलं विद्धतः सूचयतश्च तारतम्येन स्थितस्य विशेषितिह्न्योतिः-शास्त्रण विभन्न पूर्वलण्डे प्रदर्शितास्माभिः। सम्प्रत्याध्यात्मकत्र्योतिर्मयरेखादिरूपेण परिणतस्य सुकृतदुष्कृतांशस्य तत्तिदृष्टादिरुक्षणं फलं तथैन विद्धतः सूचयतश्च तार-तम्यने स्थितस्य तथैन फलं सूचयतो विशेषितिहरस्मन् खण्डे ज्योतिहशास्त्रण अव्यक्ति ।''

(8 0 S).

From the above passage it is also evident that there is a Khanda preceding the portion in this work which has yet to be searched out, and special attention is being devoted to collect and publish that Khanda also.

The use of the plural in the word छेखाभिः in the passage ''छेखाशब्दश्रोपछक्षकोऽन्येपामप्यविनाभावसम्बन्धवतां सामान्यतोऽनुभूयमाः -नानां प्रेक्ष्यप्रेक्षकतटस्यचेष्टानां श्वासस्य वर्णस्य च प्रेक्षकगतस्येति दृष्टव्यम् ।''

as including also the varieties thereof is thus justified. The prognostication from the actions and positions of the standers-by which also deserve equal importance according to the Science of Astrology is dealt with in detail in the last Adhyāya. This work comprises 8 chapters dealing with the following topics:—

- (१) संज्ञा।
- (१) सङ्गीर्णरेखालक्षणम्।
- (३) स्थानानां स्थानविशेषनियतानां रेखाणां तद्वर्णानां च कक्षणम् ।
- (४) प्रतिनियतरेखालक्षणम् ।
- (५) मुखगतरेखाणां निम्नोन्नतभागानां च लक्षणम्।
- (६) कण्डादवीमातानां कक्षणानि फळं च।
- (७) विप्रकीर्णरेखाळक्षणम्।
- (८) तटस्थचेष्टादिलक्षणम्।

There is no internal evidence either in the original or in the commentary disclosing the name of the author or commentator. It is not possible to ascertain whether the original and the commentary are the works of a single author or of different persons. But from the following passage in the commentary,

ബാല=രോഹിണിയുടെ ചുവട്ടിൽ നിൻർ താൻ ഒട്ടുവലത്ത് നിൻർതാൻ ക്രമത്താലെ ധാമസ്ഥാനം നോക്കിപ്പോകിൻറ രേഖം it may be inferred that the commentator was a native of Kerala well-versed in ancient Malayalam literature. The words,

#### पूर्वखण्डे प्रदर्शितासमाभि:॥ (पु॰ २.)

furnish no additional information except that the preceding Khanda also has been commented upon in detail by the same commentator. A reference to the Pürvakhanda, it is hoped, will furnish more valuable information. I am really gratified in having been able to publish such a rare and useful work.

This edition is based on the following manuscripts:

1 & 2. Manuscripts of H. H. The Maha Raja's Palace Granthappura.

3. Ms. of Brahmaśrī Brahmadattan Nampūrippād, Kūḍallūr.

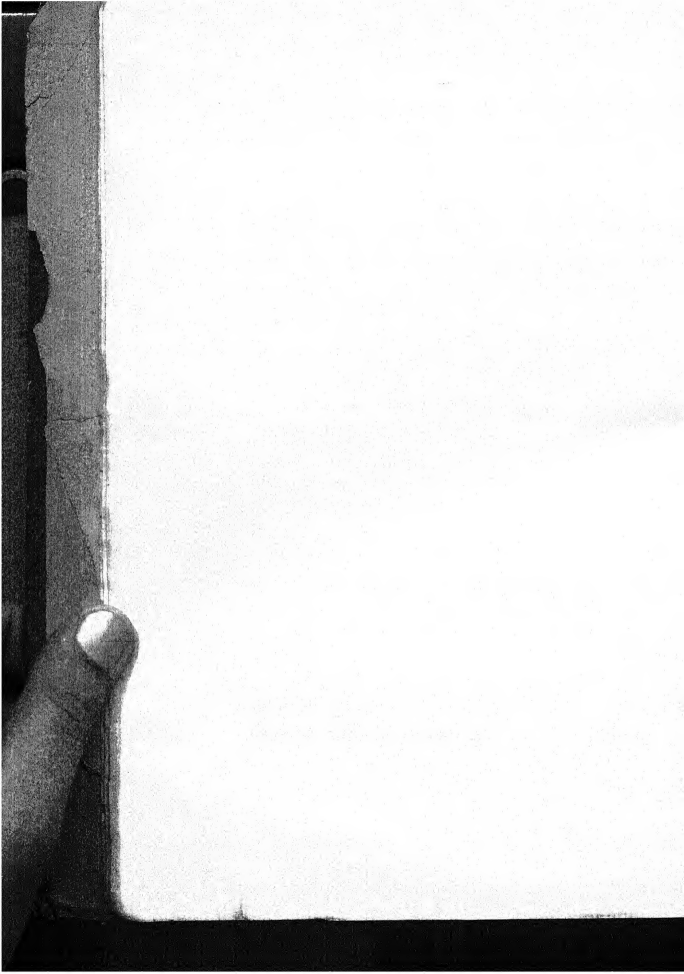
4. Ms. of Brahmasrī Vayskara Mūssu, Kottayam.

5. Ms. of Brahmasrī Nārāyanan Nampūrippād.
Māṅkovil Illam, Taḥiyolapparambu,
Vaikom.

Of these, the first four Mss. are complete while the last is incomplete. The Mss. appear to beab out 300 years old.

 $\left. \begin{array}{l} \text{Trivandrum,} \\ 26.9\text{-}1113. \end{array} \right\}$ 

K. SĀMBAŚIVAŚĀSTRĪ



## ॥ श्रीः॥ निवेदना।

इदं स्कान्दशारीरकं किमप्यनितरसाधारणमाभरणमस्याः श्रीचित्रोदय-मञ्जर्याः — यद्य यावद् न कचिदुपलब्धं श्रुतचरं वा, का कथा दश-नस्य, यच्चास्मद्वश्चिराज्य एव विशिष्य श्रीमहाराजग्रन्थशालायाः प्रथमं सम्पादितं बहुमुखां विज्ञानसम्पत्तिं सम्भृतां केरलेषु स्पष्टमभिव्यनक्ति ।

सुकृतदुष्कृतयोरिष्टानिष्टप्राप्तिसाधनयोरनुमृतिसाधने शरीरे समुद्धक्रिन्तानि रेखादोनि सूचकानि विह्वानि समवलम्ब्येष्टसाधनमाभिवर्धयितुमानिष्ट-साधनं च परिहारियतुं पूर्वविज्ञानं ददानिमदं शास्त्रं महत उपकाराय लोकस्य। स्कन्देन भगवता लोकरक्षाये दृष्टं समवतारितं च ज्योतिस्तन्त्रमनुरुष्य निर्मिनतिमदमनुरूपं स्कान्दशारीरकाभिधानं धत्ते। स्कान्दं (स्कन्दहृष्ट्या समुपागतं) शारीरकं (शरीरगतरेखादिसक्केतिवज्ञानम्) आस्मिन्निति व्युत्पत्तिः। इदं रेखा-शास्त्रिमत्यपि व्यपदिश्यते। तत्र चेदं प्रमाणं —

धर्माभमेपरीपाको लेखाभिर्व्यज्यते नृणाम् । इति प्रकाशितास्तासां लक्षणं प्रविविच्यते ॥

#### (पृष्ठम् १.)

बाह्यज्योतिर्भयसूर्यादित्रहरूपेण, आध्यात्मिक् ज्योतिर्भयरेखादिरूपेण च द्वेषा परिणतस्य सुकृतदुष्कृतांश्वस्य तत्तिदृष्टादिफललक्षणसुभयथा ज्योतिःशास्त्रेण प्रकाश्यते । तत्रायं द्वितीयः खण्डो य आध्यात्मिकरेखादिरूपेण परिणतस्य प्रकाशकः । स्पष्टमिदसुद्धृतस्त्रोकव्यास्यायाम् —

'तत्र प्रथमं बाह्यज्योतिर्मयस्यादिमहरूपेण परिणतस्य सुकृतदुष्कृतां-शस्य तत्तिष्टादिरुक्षणं फरुं विद्यतः स्चयतश्च तारतम्येन स्थितस्य विशे-षसिद्धिज्योतिःशास्त्रेण विभज्य पूर्वेखण्डे प्रदर्शितास्माभिः । सम्प्रत्याध्यात्मि- कज्योतिर्मयरेखादिरूपेण परिणतस्य सुकृतदुष्कृतांशस्य तत्तिष्टादिरूक्षणं फरुं तथेव विद्धातः स्चयतश्च तारतम्येन स्थितस्य तथेव फरुं स्चयतो वि-शेषासिद्धिरास्मिन् खण्डे ज्योतिःशास्त्रेण प्रदर्शते"

(go ?.)

अतः पूर्वोऽपि कश्चन खण्डो निबद्धो न्याख्यातश्चेति ज्ञायते, गोऽधु-नापि प्रतीक्ष्यते सङ्गहणाय प्रकाशनाय च ।

''लेखाशब्दश्चोपलक्षकोऽत्येषामप्यविनाभावसम्बन्धवतां सामान्यते। उनु-भूयमानानां प्रेक्ष्य-प्रेक्षक-तटस्थ-चेष्टानां श्वासस्य वर्णस्य च प्रेक्षकगतस्येति द्रष्टव्यम् ''

इति विवरणात् प्राचुर्याक्षेखाशब्दस्य वहुवचनस्य चोपादानं श्लोके सङ्गच्छते । तटस्थचेष्टादीनि चाष्टमेऽन्त्येऽध्याये वक्ष्यन्ते ।

अत्र भवन्त्यष्टावध्यायाः। ते च-

- १. संज्ञा
- २. सङ्कीर्णरेखालक्षणम्
- ३. स्थानानां स्थानविशेषनियतानां रेखाणां तद्वर्णानां च रू-क्षणम्
- प्रतिनियतरेखालक्षणम्
- ५. मुखगतरेखाणां निम्नोन्नतभागानां च रुक्षणम्
- ६. कण्ठादवीग्गतानां लक्षणानि फलं न
- विप्रकीर्णरेखाळक्षणम्
- ८. तरस्थचेष्टादिलक्षणम्

#### इति विषयतो विभक्ताः।

अस्य चैवंमहनीयस्य शास्त्रस्य निबन्धा, न्याख्याता च क इति विज्ञा-नाय न मनागपि प्रसीदन्त्युपायाः । मूलव्याख्ये किमेकप्रभवे ! उताहो भिन्न-प्रभवे ! इत्यपि विवेक्तुमकृतानुप्रहास्तत इतो निमिषामः । परन्तु कचित्क-चिद् विवरणे —

ബാല=രോഹിണിയുടെ ചവട്ടിൽ നിൻറുതാൻ ഒട്ടു വലത്തു നിൻറുതാൻ ക്രാത്താലെ ധാമസ്ഥാനം നോക്കിപ്പോകിൻറ രേഖ इति प्राक्तनीं केरहीमाश्रयन् व्याख्याता स्यात् सम्भवेत् कश्चित् केर- र्छीयः। 'पूर्वस्वण्डे पद्धितास्माभिः' (पृ० २ः) इति वचनात् पूर्वस्वण्डस्याप्ये-भिन्यीख्या कृतेत्यतो नाधिकं शक्याभ्यूहम् । पूर्वस्वण्डे तु सम्पादिते तदनु-गुणमन्यदन्यच विचारणीयमवशिष्यते । सर्वथा सुदुर्लभिदं शास्त्रं प्रसाध्य धन्यमास्मानं मन्ये । अस्य प्रसाधनावलम्बभूता मातृकाः —

प्रथमे — महोन्नतमहामहिमश्रीमहाराजग्रन्थशालीये । तृतीयतुरीये यथाकमं ब्रह्मश्री कूटल्खर् ब्रह्मदत्तनम्पूरिप्पाङ्कस्वामिका, कोष्ट्रयं ब्रह्मश्री वय-स्करमृत्सस्वामिका च । पञ्चमी वैकं तिलयोलप्परम्पु माङ्कोविलिलं ब्रह्मश्रीनारायणस्वामिका च । आस्वन्त्यवर्जं समग्राश्चतस्रः । सर्वा अपि प्रायश्चि-शतवत्सरीपर्युषिताः ।

अनन्तशयनम् २६-९-११३

के. साम्बद्दाबद्यास्त्रीः



## विषयानुक्रमणिका।

| विषय:-                                         |                      | Ţ   | रुष् |
|------------------------------------------------|----------------------|-----|------|
| प्रथमोऽध्यायः ।                                |                      |     |      |
| इष्टदेवतावन्दनम्                               |                      |     | ?    |
| जिभेषयस्व रूपाभिधानम्                          |                      |     | , ?  |
| रेखाणां संज्ञाकथनम्                            |                      | 1   |      |
| द्वितीयोऽध्यायः।                               |                      |     |      |
| पेक्षकपेक्ष्यतटस्थानां कक्षणं, रेखासमीक्षण     | नियमाश्च             | १६, | १७   |
| <b>रुहाटमध्यगाया</b> मण्डलारेखाया              | <b>ठक्षणं</b> फर्छ च | ,   | 36   |
| ततोऽधःस्थिताया वर्त्तुलायाः                    | 9.9                  |     | 39   |
| नासासञ्जातायाः संज्ञायाः                       | 9 9                  |     | 39   |
| भुवोरुपरिस्थाया वासन्त्याः                     | 95                   |     | 19   |
| भूमध्यादारभ्य नासापुटपर्यन्तं                  |                      |     |      |
| प्रवृत्तायाः पिक्रलायाः                        | ; 9                  |     | 59   |
| हनुप्रदेशवर्त्तिन्याः स्मृतायाः                | 9 :                  |     | 93   |
| कपोळतले चतुरङ्खलायामेन विमान्त्याः             |                      |     |      |
| शेफालिकायाः                                    | 5 9                  |     | 20   |
| चिबुके रेखात्रयनिग्ढाया हेमन्तिकायाः           | 79                   |     | 99   |
| नासाघोभागस्थरमश्रुस्थाने नासां घारयन्ती        | वि                   |     |      |
| वर्त्तुलाकारेण स्थिताया धारिण्याः              | 9.5                  |     | ,,,  |
| हेमसप्रभायाः                                   | 73                   | ₹0, |      |
| <b>अधरोष्ठस्याभ</b> स्तादेकांशे वर्त्तुळाकारेण |                      |     |      |
| स्थिताया महाजवायाः                             | 1)                   |     | 28   |
| नयनाधःस्थविकाररेखायाः समीपे वर्त्तम            |                      |     |      |
| देवगतेः                                        | 17                   |     | 57   |
| नासापर्यन्तभागमारभ्य नेत्रान्तं प्रवृत्तायाः   | कान्तेः :,           |     | 23   |
|                                                |                      |     |      |

| विषयः.                                            |       | ā   | ष्ठम्. |
|---------------------------------------------------|-------|-----|--------|
| तत्सित्रिधौ स्थितायास्तादृश्याः ऋष्णायाः लक्षणं प | ालं च |     | २२     |
| नेत्रान्तात् कर्णान्तं त्रिशिखाभिर्व्याप्नुवत्या  |       |     |        |
| भारत्याः                                          | >>    | 27, | 33     |
| अधरोष्ठाघःपदेशे नापाकारेण स्थिताया                |       |     |        |
| मानुष्यगायाः                                      | 3.9   |     | 33     |
| भुवोरुपरि छ्लाटमभिन्याप्य स्थितायाः गतेः          | 33    |     | 77     |
| तदृष्ट्यदेशस्थायाः सूक्ष्मायाः                    | 27    |     | 39     |
| ललाटमध्ये पर्यन्तभागद्वयं यावदविच्छेदेन           |       |     |        |
| तिष्ठन्त्याः भनिष्ठायाः                           | # 9   |     | 38     |
| कण्ठमूलादारभ्यः कण्ठमध्यसिरापर्यन्तं              |       |     |        |
| कम्ब्वाकारेण स्थितायाः कम्ब्वाः                   | 55    |     | 99     |
| तत्रैव तदुपरिस्थितायाः कारणाष्ट्रयायाः            | 39    |     | 79     |
| कर्णगतायाः कर्णत्विड्रेखायाः                      | 39    |     | 34     |
| कर्णपृष्ठे तदधोभागादुपक्रम्य रोमदेशस्थलं          |       |     | 100    |
| व्याप्नुवत्याः भागव्याः                           | 99    |     | 3 7    |
| कर्णयोः पार्श्ववर्त्तिन्यास्ताम्रनिभाया धन्यायाः  | 37.   |     | 9 3    |
| अधरोष्ठगताया मध्ये विद्युद्वणीयाः वारुण्याः       | 39    | २५, |        |
| रुक्मकाण्ठिकायाः                                  | 9 9   |     | २६     |
| कण्ठं व्याप्य तिष्ठन्त्या इयामवर्णाया             | ,     |     |        |
| मधुव्रतायाः                                       | 5)    |     |        |
| हारस्थानगतासु रेखासु प्रोन्मुख्या महादेव्याः      | 79    |     | 33     |
| हृद्ये वर्तुलाकारेण परिवर्त्तमानाया रक्तवणीया     |       |     |        |
| योगिन्याः                                         | 93    |     | 33     |
| दोर्मूलयोः पञ्चस्थानेषु निम्नायाः मूले स्वर्णा-   | 7'    |     |        |
| काराया बन्ममालिकायाः                              |       |     |        |
| बाह्मध्यगतसन्ध्यन्तर्वित्या वारिण्याः             | 77    |     | ??     |
| रोधिकायाः                                         | 3,3   |     |        |
|                                                   | 39    |     | 75     |
| नामिं परितः प्रवृत्ताया योन्याख्यायाः             | . 93  |     | 36     |

| विषयः                                            |              | पृष्ठम्. |
|--------------------------------------------------|--------------|----------|
| नाभेरधस्ताद्वर्त्तमानायाः शिखरत्रयवत्याः         |              |          |
| <b>प्रज्ञायाः</b>                                | कक्षणं फलं च | २९       |
| ऊर्वीः परिस्फुरन्त्या मनदायाः                    | 33           | 30       |
| जान्वार्वृत्ताकारेण विद्यमानाया महाप्रभायाः      | 9 >          | 17       |
| जङ्घाम्लमारभ्य पार्ष्णिपर्यन्तं प्रवृत्ताया वेता |              | ••       |
| लि <b>का</b> याः                                 | 99           | 23       |
| नखयोर्मूलभागे सिरान्तर्निगूढं वर्त्तमानाया       |              |          |
| रोधनिकायाः                                       | 3 5          | 3 8      |
| कण्डम्लगताया रामचतुष्टयपमाणाया                   |              |          |
| मञ्जुलायाः                                       | 59           | 9 9      |
| ललाटे शिरोरोमसन्धौ चतुरङ्गुलप्रमाणेन             |              |          |
| वर्त्तमानाया वैद्युतायाः                         | 3.9          | 9.5      |
| नाभेरूर्धं चतुरङ्गुलं गत्वोध्वींदरप्रदेशे निग्   |              |          |
| ढाया व्रताख्यायाः                                | 79           | 99       |
| पार्षिणभागे जङ्घापर्यन्तं प्रादेशाङ्करपरिमाणेन   |              |          |
| प्रवृत्ताया मदाघूणीयाः                           | 7)           | 32       |
| बाह्योः कटकस्थाने बहुरोमाचिताया वर्जुला-         |              |          |
| कारेण स्थितायाः गतप्रज्ञायाः                     | 27           | 29       |
| पादाङ्गुलीष्वाम्लान्तं स्थितायाश्रञ्चलायाः       | 33           |          |
| कण्ठगताया रोमकूपिकायाः                           |              | ,,<br>33 |
| नयनान्तसंस्थिताया रक्तवर्णायाः पुलिन्दद्दश       | ,,<br>I:     |          |
| स्वाटमध्यदेशमारभ्य मस्तकपर्यन्तं क्रमेणोन्न      |              | "        |
| तिरूपेण दश्यमानायाः क्रमाख्यायाः                 |              |          |
| कमोपान्ते स्फुरन्त्या नीलवर्णायाः कम्रायाः       | ))           | ?;<br>38 |
| छलाडे रोमसन्धी पञ्चवर्णाकारेण शोभभान             |              | 7.0      |
| हुयी:                                            |              |          |
|                                                  | 77           | 3.5      |

| विषयः.                                          |      | 88  | म्.   |
|-------------------------------------------------|------|-----|-------|
| करमध्यगतनिम्नभागात्मिकाया विशिष्टाङ्कसहिताया    |      |     |       |
| धर्मायाः स्थणं फर                               | हं च |     | \$8   |
| पाणिमूलान्मध्यमाङ्गुलि गच्छन्त्याः धनपदायाः ,   | ,    |     | 34    |
| आत्मरेखाया वामभागादारभ्याविच्छेदेन कनि-         |      |     |       |
| ष्टिकां प्राप्तुवत्या गोदायाः                   | , ,  |     | ,,    |
| हस्तपादतलयोरात्मरेखायाः प्रथक्त्वेनावस्थि -     |      |     |       |
| ताया गन्च्याः                                   | 27   |     | 75    |
| तर्जनीमध्यपर्वगाया महोत्पातायाः                 | 99   |     | ३६    |
| चिबुकाषादारभ्याधराधः प्रदेशपर्यन्तं स्थितायाः   |      |     |       |
| सुनिन्नाया रेखाया                               | , 3> |     | 39    |
| हारस्थाने उल्पतरायाः परिवेषाऋतेर्विद्युतो       | 93   |     | 22    |
| कण्ठे नानावर्णानां रेखामयानां मण्डलानां मध्य    |      |     |       |
| दीर्घगामिन्या गलमहायाः                          | 99   |     | \$ 19 |
| स्तनयोरन्तरा वर्तमानायाः निम्नाक्वतेर्गृहपदायाः | 79   | ₹७, | ३८    |
| नामितः परे भागे ज्वलन्त्याः शिखात्रयोपेताया     |      |     |       |
| वृ <u>सवस्</u> ल्याः                            | 53   |     | ३८    |
| कनिष्ठिकाम् हे करमाधादारम्य तलाभिमुखं तिर्यक्   |      |     |       |
| प्रवृत्ताया मह्याः                              | 39   |     | 77    |
| तत्रैव सन्धिरेखाया उपरि महीरेखाया अधस्तात्      |      |     |       |
| तथैव प्रसरन्त्या हृद्गतसत्त्वदायाः              | 33   |     | \$6   |
| मध्यमाया अधीभागे प्रतिपचन्द्रबद्धर्तमानाया      |      |     |       |
| आहारा <b>ख्यायाः</b>                            | 99   |     | 99    |
| आहाररेखाया अधस्तर्जन्यनामिकबोरन्तरा अस्प-       |      |     |       |
| ष्टाकृतेः मन्दोप्णदायाः                         | 9.7  |     | 8     |

| विषयः.                                               | Trend           |
|------------------------------------------------------|-----------------|
|                                                      | पृष्ठम् .       |
| कर्मिकावद् मध्यमामध्यपर्वाष्ट्रत्य शृङ्खलाकारेण      |                 |
| स्थिताया राजीरेखायाः छक्षणं फलं                      | 80              |
| मणिवन्धादारभ्य तरूमध्येनानामिकामध्यपर्वान्तं         |                 |
| गताया गोमत्याः                                       | 88              |
| तथव प्रवृत्यानामिकाप्रान्तं गच्छन्त्या धनिलायाः ,    | e .             |
| मध्यमाश्रगताया निलायाः                               | 9,9             |
| तर्जन्यप्रगाया वर्त्तुलाकृतेर्देव्याः                | "<br><b>2 ?</b> |
| अनामिकाम्रूलपर्वणः किञ्चिदुपरि वृत्ताकारमा-          | 7               |
| श्रित्य स्थितायाः शतह्नदायाः                         |                 |
| सन्धिरेखाया अघोऽनामिकामूलादारभ्य करतला-              | ,,              |
| भिमुख प्रवृत्ताया निष्ठायाः                          | 0.3             |
| आत्मरेखासम्बन्धितया करतलमूलस्थशङ्कमत्स्यः            | 83              |
| योरन्यतरसन्निवेशवतीं रेखामाश्रित्योध्वाभि-           |                 |
| मुख प्रवृत्ताया धात्र्याः                            |                 |
| करतलम्लादारभ्यानामिकाम्लान्तं गच्छन्त्य।             | , , , ,         |
| गोप्याः                                              | On              |
| करभस्थानमुपकम्य कनिष्ठिकां सन्निद्भत्याः प्रिय-      | 88              |
| वतायाः                                               |                 |
| मणिबन्धादुद्गम्य मध्यमीन्मुख्येन सरन्त्याः सूक्ष्मा- | 37              |
| कृतेर्षेनुकायाः                                      |                 |
| करतलम्लादारभ्य तर्जनीम्लं गच्छन्त्या रोहिण्याः       | 97              |
| वृत्ताकारेण तर्जनीमध्यपर्वस्थाया गुल्मिन्याः         | 84-86           |
| गुल्मिन्या ऊर्घ्वं प्रसरन्त्या अरुणायाः              | ५०              |
| गुल्मिन्या भधःस्थिताया रेखापश्चकात्मिकाया वार-       | 99              |
| कण्डकायाः                                            |                 |
| तर्जन्यधःपर्वगतायाः स्क्माकृतेर्हस्तायाः             | 95              |
| गुलिमनीस्थाने स्थितस्य निम्नाकारस्य महिष्ठस्य ,,     | 48              |
| जार गर गरमार्थ । ग्रामाकारस्य माह्रश्रस्य ,,         | 79              |

| विषयः,                                                | 8           | ष्ट्रम्                                 |
|-------------------------------------------------------|-------------|-----------------------------------------|
| महिष्ठमभितः परिनेषाकारेण वर्त्तमानाया गुर्विण्याः स   | क्षणं फलं च | 48                                      |
| अङ्गुष्ठोर्ध्वपर्वोपान्ते तिर्यक्तिस्थताया माधन्याः   | 93          | 42                                      |
| अङ्गुष्ठाघःपर्वगतायाः हेमवेत्रिकायाः                  | ,,          | ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, |
| रेखान्तरानुबद्धाङ्कुष्ठमूलबन्धात्मिकाया मतेः          | ,,          | "                                       |
| अङ्गुष्ठम् लगतायाः शङ्काकृतेः कण्ड्ररेखायाः           | 33          | ५३                                      |
| आत्मरेखापार्श्वेऽङ्गुष्टम्लःन्तःतर्जन्याद्यभिमुखमुचि- |             |                                         |
| तायाः कनिष्ठायाः                                      | 19          |                                         |
| तर्जन्यशोभागेऽङ्गुष्ठामाभिमुखं प्रवृत्तायाः सौरा-     |             | 33                                      |
| <b>ष्ट्रिकायाः</b>                                    | . 37        | 48                                      |
| तर्जनीपर्वत्रयगताया धन्वन्याः                         |             | 44                                      |
| आत्मरेखाया वामपार्श्वे तर्जन्यधोऽधोमुखं प्रसः         | ";          |                                         |
| ताया रागदन्तिकायाः                                    | ,,          | 48                                      |
| आत्मरेखासनिषी मणिबन्धादारभ्य मध्यमान्तं               | 77          |                                         |
| गच्छन्त्या इन्दिरायाः                                 | T.          |                                         |
| करतलमूले पुङ्गीभूतरेखात्मिकायाः पुङ्गिकायाः           | 97          | 79                                      |
| करभपर्यन्तभागे धर्मस्थाने वर्त्तमानायाः कन्धाः        | 37          | 40                                      |
| इन्दिराया वामे करतलमाक्रम्योध्व गच्छन्त्याः           | 95          | , •                                     |
| कमलायाः                                               |             |                                         |
| करमध्यादुपरि प्रवृत्तायाः कामहास्तिकायाः              | 7.5         | 39                                      |
| किनिष्ठिकाया मुले वर्त्तमानाया रितप्रदायाः            | 97          | 99                                      |
| अनामिकामू हे वल्लीव शोभमानाया हेमवल्ल्याः             | "           | 46                                      |
| मध्यमामूळे वर्तमानायाः पद्रेखायाः                     | "           | 55                                      |
|                                                       | "           | 99                                      |
| तर्जनीम् जगतायाः पवित्रतनोः                           | 33          | 79                                      |
| अङ्गुष्ठम्हे विद्यमानायाः कृतायाः                     | 55          | ५९                                      |
| अङ्गुष्ठस्योध्वपर्वस्थाया रुक्मप्रभायाः               | 9 7         | 37                                      |
| अङ्गुष्ठाप्रगताया भवित्र्याः                          | ; ;         | 93                                      |
| तर्जनीम्रहपर्वस्थाम। गोः                              | 17          | 40                                      |

| विषयः.                                      |              | पृष्ठम्  |
|---------------------------------------------|--------------|----------|
| तर्जन्यूर्ध्वपर्वगतायाः कविलाकृतेः          |              |          |
|                                             | लक्षणं फलं च | 8,0      |
| तर्जनीमध्यपर्वण कर्ध्वाशे तिर्यक्षस्तस्य    |              |          |
| <b>कृ</b> तस्य                              |              | 1.8      |
| तर्जनीमध्यपर्वणोऽषोंशे स्थिताया विष्णु      | 9 3          | 59       |
| गिरो                                        |              | 88       |
| तर्जनीमुलप्रविण्यनेकरेखाभिरुपोद्बलिताया     | 5 7          | 41       |
| युग्माऋतेः वरिष्ठायाः                       |              |          |
| मध्यमामूलपवगतायाः स्मृतेः                   | 9 9          | 9.9      |
| स्मृतेरूर्ध्वसंस्थिताया ऊह्याः              | 9 9          | 42       |
| अङ्गुष्ठम् कस्थायाः कपिलायाः                | 3 9          |          |
| अङ्गुष्ठमध्यपर्वस्थायाः कामवल्लिकायाः       | 35           | j g      |
| अङ्गुष्ठस्य मूर्भनि स्थितायाः कन्दल्याः     | 79           | 95<br>43 |
| केलिकायाः                                   | 33           | 44       |
| अङ्गुष्ठपर्वसन्ध्यंशभूतया रेखया सङ्गताया    | 99           | 95       |
| युक्तायाः                                   |              |          |
|                                             | 79           | 59       |
| मध्यमायां रेखान्तरसंयुताया वृत्तिरेखायाः    | 79           | 8 8      |
| मध्यमाया अन्तराळखण्डाधमार्गमाश्रित्य तिष्ठः | रया          |          |
| आश्रयपावन्याः                               | 75           | 77       |
| कनिष्ठिकामध्यपर्वस्थिताया मेदुरायाः         | 9 9          | 9.7      |
| कनिष्ठिकाम् लपर्वस्थाया रात्रेः             | 53           | ६५       |
| कनिष्ठिकोर्ध्वपर्वस्थाया अत्युचायाः         | 33           | "        |
| कनिष्ठिकोत्तरांशस्याधःस्थितायाः कमठ-        |              |          |
| ध्वस्तिकायाः                                | 3,9          | 3 2      |
| कनिष्ठिकाया उपरि बन्धनी श्लेषेण यवा         |              |          |
| क्रतिमुपगताया आमलकायाः                      |              | 8 8      |

| विषयः.                                       |         | पृष्ठम्.                                |
|----------------------------------------------|---------|-----------------------------------------|
| अनामिकाया मूलपर्वाण स्थिताया कृष्णाकृतेः     |         |                                         |
| मराळनेत्रिकायाः लक्षणं                       | फकं च   | 88                                      |
| तदूर्ध्ववित्तन्या गोध्न्याः                  | 95      | 59                                      |
| तदूर्ध्वस्थिताया वृत्तायाः                   | 33      | 0,3                                     |
| चिबुकसन्धौ अधराधः प्रदेशगताया लम्ब-          |         |                                         |
| पयोश्वरायाः                                  | 9.9     | 59                                      |
| कनिष्ठिकानामिकयोरन्तरा तलामिमुखं प्रवृत्ताया |         |                                         |
| महामते:                                      | 99      | 53                                      |
| तादृश्याः पृथुतरायाः पितरेखायाः              | : 9     | <b>E</b> <                              |
| तर्जनीमध्यमामध्ये स्थितस्य क्लेशस्य          | 17      | **                                      |
| हस्ततहस्य पृष्ठतः स्थितस्य पाशस्य            | ,,      | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |
| करतलाधःस्थिताया बालरेखायाः                   | 7,1     | ٤٤,                                     |
| पादतरुखस्य मदस्य                             | ,,      | 79                                      |
| पादतलेऽनामिकां गच्छन्त्या अलसायाः            | 3.5     | 37                                      |
| तृतीयोऽध्यायः ।                              |         |                                         |
| लकाटपर्यन्तरोमसन्धी वर्तमानस्य रजसो          | 33      | 90                                      |
| लकारमध्यस्य सत्त्वस्य                        | 79      | 35                                      |
| भूलताद्वनद्वमध्ये स्थितस्य तमसी              | 5 9     |                                         |
| नयनबहिर्गोळकायां स्थितस्य मोहस्य             | * 9     | \$0                                     |
| नयनस्यान्तर्वर्तमानस्य परिक्केशस्य           | 77      | 7 9                                     |
| चक्षुगेळिकायामन्तः तारकां पारतिश्च वर्त      | ì-      |                                         |
| मानस्य क्षयस्य                               | - 71    |                                         |
| तारकाथस्तात् स्थितस्य कफस्य                  | , · · · | 33                                      |
| हनुपदेशे स्फुरन्त्वाः पाणिपदायाः             | ,,,     | ७२                                      |
|                                              |         |                                         |
|                                              |         |                                         |

## तत्रैव धवळाकारतया स्थितायाः पाणिहतेः

| and a contributed the standard                        |        |           |
|-------------------------------------------------------|--------|-----------|
| रुक्षणं                                               | फलं च  | ७२        |
| त्रिकोणाकारेण वर्णविन्यासेन स्थितायाः कोट्याः         | 27     | s 9       |
| कपोळतळयोरेकत्र वा स्थितस्यात्रीटनस्य                  | ,, ७२, | •         |
| कपोलतः चिबुकं गच्छन्त्या लिम्बन्याः                   | ,,     | <b>60</b> |
| चिबुकतः कपोछयोद्धर्घमुखं गच्छन्त्या कर्घायाः          | 7)     | 97        |
| चिबुके दन्तेषु वा स्थिताया धूसराकृतेः कादम्बर्याः     | 99     | ७४        |
| कर्णमूलादारभ्य कण्ठनाळान्तं प्रसरन्त्या मेखलायाः      | 59     | "         |
| कण्ठनाळादारभ्य स्तनद्भयपर्वन्तं गतायाः                |        |           |
| शोणाकृतेर्लाक्षापवृत्तेः                              | 19     | 79        |
| स्तनयोरन्तरा स्थितायाः कपिलाक्वतेर्यतिक्वते।          | 99     | 79        |
| नाभेरघो घवलाकृतिमत्यास्तारुण्यद्रमिळायाः              |        | ७५        |
| जधनस्थलीमधिकृत्य स्थितायाः सत्याः                     |        | ७६        |
| स्त्रीणामुरःस्थले वर्तमानाया असत्याः                  |        | <b>60</b> |
| उत्तमाङ्गस्य कलाटस्य च सन्धौ स्थितायाः                |        |           |
| कौशिक्याः                                             | 99     | 33        |
| सर्वेदा प्रस्वित्रगात्राणां पुरुषाणां मूर्धसु नियताया |        |           |
| ज्येष्ठायाः                                           | 59.    | 96        |
| वरिष्ठगुणभूषणाकारतया स्थिताया गरिष्ठायाः              |        | , ,       |
| तत्मन्निधिवर्त्तिन्याङ्चन्द्रमण्डलायाः                |        | ,,        |
| शिरोगताया गन्धावलेः                                   |        | ७९        |
| करतलम्लभदेशे विद्यमानायाः पृष्ठापरपर्यायाया           |        |           |
| मागध्याः                                              | 39     | 2)        |
| तदुपान्तस्थाया ईड्यायाः                               |        | 17        |
| करतङ्मध्यभागस्थस्य कोलाह्लस्य                         |        | "         |
| फलास्ये अवयनविशेषे स्थितायाः क्रुतानिकायाः            |        | 60        |
| इदयदेशे स्थिताया योषायाः                              |        | ,,        |
| उरःस्थितायाः कामिन्याः                                |        | )         |
|                                                       |        | 7         |

| विषय:.                                           |        | पृष्ठम्. |
|--------------------------------------------------|--------|----------|
| वामपादाङ्गुष्ठाघःस्थाया द्वास्थायाः लक्षण        | फिलं च | 68       |
| तदङ्गष्टसनिधिवार्चिन्या बालिकायाः                | 59     | 99       |
| पादमध्यतलस्त्रायाः शाकटायिन्याः                  | 99     | ८२       |
| पार्विणमूरुस्थितायाः शङ्कोः                      | 33     | 99       |
| अङ्गुष्ठादेकाङ्कुलं गच्छत आत्रोटनस्य             | 93     | ८३       |
| तदाधारमागे स्थितायाः प्रष्ठायाः                  | 93     | 99       |
| प्रतिष्ठारेखास्थिताया वियः                       | 93     | 73       |
| पारिगमूलस्थायाः कन्दोः                           | 79     | <8       |
| पादगामिन्याः कागणेः                              | 79     | 77       |
| पार्ष्णिभागस्थायाः छिदेः                         | 33     | 48       |
| प्रपदस्थायाः स्यामिकायाः                         | 39     | 99       |
| अङ्गुष्ठोपरि स्थिताया घोणिकायाः                  | 37     | 99       |
| जङ्घातः प्रपदान्तं गताया माठायाः                 | 99     | 33       |
| जान्वस्थिस्थितस्य तपसो                           | 5.7    | ८६       |
| जान्वोरुपरिस्थाया मन्दारविक्षकायाः               | 99     | **       |
| जान्वारन्यतरभ्याया महागजायाः                     | 53     | 69       |
| तदूर्घ्वस्थायास्तरुपेक्षायाः                     | 57     | 3 9      |
| स्वचं व्याप्य एकुरन्त्या विशुद्धाकृतेः शालिकायाः | 99     | 66       |
| मागर्धी जित्वोध्वगामिन्या दैविकायाः              | 27     | 17       |
| दक्षिणस्तनस्थायाः कवेः                           | ,,     | "        |
| चतुर्थोऽध्यायः ।                                 |        |          |
| वामकरतकस्थानामिकाम् छस्थायाः कोर्परायाः          | 29     | ८९       |
| तत्करतलतर्जनीगतायाः करिण्याः                     | 1)     | 79       |
| दीर्घाकारसंस्थिताया महायाः                       | = 10   | 90       |
| करतरुम् रुतोऽङ्गुष्ठनखपर्यन्तं स्थिताया रोहिका   | याः "  | 33 11    |
| भङ्गष्टोपरिस्थायाः करिदन्तुरायाः                 | "      | 98       |
|                                                  |        |          |

|    | विषयः,                                         |                                         | पृष्ठम्.         |
|----|------------------------------------------------|-----------------------------------------|------------------|
|    | अङ्गुष्ठाघःस्थाया बालहृद्याया लक्षुणं          | फलं च                                   | 98               |
|    | तद्रेलाधःस्थाया वसुपेक्षायाः                   | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | 39               |
|    | सर्वासामासां रेखाणां मध्ये वर्तमानाया रोहिण्या | . ,,                                    | 35               |
|    | सर्वसन्विस्थायाश्चेतसायाः                      | 97                                      | 85               |
|    | अङ्गुष्ठपर्वस्थाया धनेः                        | 59                                      | 53               |
|    | कचिदंशे विच्छेद्युक्तस्य विच्छेदस्य            | 39                                      | 29               |
|    | तदुपान्तस्थाया यवक्या                          | 99                                      | 29               |
|    | तत्सिविधिवर्त्तिन्या रक्तवणीया रागविधरायाः     | 29                                      | 57               |
|    | अधःस्थितिमाप्नुवत्या मदयन्याः                  | 99                                      | 99               |
|    | अङ्गुष्ठवन्धस्थाया मनोरमायाः                   | 32                                      | ९३               |
|    | अङ्गुष्ठवन्धयुक्ताया हेमवत्याः                 | 4.9                                     | 59               |
|    | अङ्ग्रष्टम् रुस्याया रतेः                      | 23                                      | 97               |
|    | तस्या अघःस्थिताया दृद्यायाः                    | 73                                      | 23               |
|    | वसुघ्न्याः                                     | 39                                      | 97               |
|    | त्तलबहिर्भागस्यस्य रोमविससोः                   | 79                                      | 68               |
|    | अङ्गृष्टवाममागस्थाया गजाह्ययायाः               | 37                                      | 23               |
| 7. | तर्जनीमूह्रपर्वस्थाया घरणेः                    | 49                                      |                  |
|    | पर्वनिन्नभागस्थस्य मेचकस्य                     |                                         | 22               |
|    | मध्यपर्वस्थाया मोचिकायाः                       | 93                                      | 94               |
|    | आद्यपर्वस्थाया मुचेः                           |                                         |                  |
|    | आद्यपर्वगतायाः पार्श्वाभिमुखस्थायाश्चासिवन्याः | 37                                      | <b>77</b>        |
|    | तत्समीपस्थायाः सुरुचेः                         | <b>37</b>                               | Ę                |
|    | मध्यपर्ववन्धस्थायाः पाटीरेखायाः                | "                                       | 59               |
|    |                                                |                                         | ,,<br><b>९</b> ६ |
| 94 | तद्बन्धस्यान्तरा स्थिताया छटेः                 | Preference                              | 14               |
|    | अन्त्यपर्वस्थायास्तण्डोः                       | 7.                                      | 99               |
|    | तन्मध्यस्थायाः भियङ्गव्याः                     | "                                       | . ,              |
|    | तद्धःस्थिताया ज्योत्स्न्याः                    | ,7                                      | 79               |
|    | तस्या एव स्थूलाकृतेः हताशायाः                  | ,,                                      | ९७               |

| विषयः.                                        |            | पृष्ठम् . |
|-----------------------------------------------|------------|-----------|
| तर्जनीम् लरोमसन्धिस्थाया देवद्विषे। लक्षणं फल | ं च        | ९७        |
| तद्धःस्थायाः कपर्देः                          | 9 9        | 99        |
| तर्जनीपृष्ठभागस्थामा अपराजितायाः              | 59         | "         |
| तर्जनीम् लस्थाया दुग्धायाः                    | 75         | 33        |
| तर्जनीमूल एव परिवृत्त्या वर्तमानाया सुग्धायाः | 79         | 93        |
| परिवृत्तिं विनैव स्थितायाः सोर्मेः            | ,,         | 96        |
| पुरुषाणां तर्जनीम् छादारभ्य रोमसन्धिपर्यन्तं  |            |           |
| सरन्त्याः स्थूलमूर्तेरमुकायाः                 | 59         | 99        |
| मध्यमामूलगामिन्याः कोर्परस्थितेः              | 77         | 97        |
| मध्यमाद्यपर्वगतायाः कर्मन्दिश्यः              | 19         | 37        |
| आद्यपर्वमध्यस्थायाः श्रुथायाः                 | 7,         | - 27      |
| पर्वोन्तयस्थिताया गुर्व्याः                   | 7,3        | 27        |
| मध्यप्वस्थाया दमनायाः                         | 99         | 9,9       |
| मध्यपर्वान्त्यांशस्थितायाः पाशवन्त्रिन्याः    | 99         | 73        |
| अन्त्यपर्वाद्यांशस्थिताया खतायाः              | 79         | 33        |
| अन्त्यपर्वमध्यस्थायाः भियालिकायाः             | 99         | 33        |
| पर्वान्त्यांशस्थाया देव्याः                   | 37         | 99        |
| मध्यमामध्यबन्धस्थाया महापूर्वायाः             | 79         | 97        |
| अनामिकामुके आद्यपर्ववन्धन्या देविकायाः        | 39         | 800       |
| तदूर्घ्वस्थायाः परिस्तीणीयाः                  | 33         | 99        |
| तदूर्ध्वभागस्थायाः परिघेः                     | 99         | 99        |
| अनामिकाम्ळम्मिस्थाया वर्तुलायाः               | 99         | 99        |
| अनामिकाद्यपर्वस्थायाः सिंहिकायाः              | <b>3</b> 3 | १०१       |
| सिंहिकोर्घ्वगामिनो मनोः                       | 99         | 33        |
| तदुपरिस्थाया यविष्ठायाः                       | 39         | 99        |
| तदूर्ध्वसम्भिन्नाया मृतेः                     | **         | >>        |
|                                               |            |           |

|                | विषय:                                          | पृष्ठम्. |
|----------------|------------------------------------------------|----------|
|                | अनामिकान्त्यपर्वस्थाया अधिकाया हक्षणं फर्छ च   | •        |
|                | अनामिकान्त्यपर्वमध्यस्थायाः मण्डल्याः          |          |
| * × × ×        | कनिष्ठिकामूरुभूस्थाया दण्डिन्याः               | ,,       |
|                | <b>फनि</b> ष्ठिकामुळादु ध्वेगताया कतायाः       | "        |
|                | कनिष्ठिकाम् लाद् दक्षिणभागे स्थित्वा तदूधी     | "        |
|                | गच्छन्त्या वास्तोष्पतेः                        | १०३      |
|                | कनिष्ठिकास्थमध्यमरेखोर्ध्वगतस्य केञ्चगण्डस्य , |          |
|                | कनिष्ठिकोर्ध्वगतायाः पतेः                      | ",       |
|                | कनिष्ठिकामध्यपर्ववनधस्थायाः केकोगवायाः         | "        |
|                | कनिष्ठिकामध्यपर्वस्थिनिम्नभागात्मकस्यानन्त-    | , ,      |
|                | क्रम्ब                                         | १०४      |
|                | कनिष्ठिकामपर्वस्थायाः श्रीवरुख्याः             | ***      |
|                | नखपर्यन्तगस्य रोहितस्य                         | 39       |
|                | नखबिहःस्थायाः कम्बेः                           | 2010     |
|                | तदघःस्थायाः सिरायाः                            | १०५      |
|                | क्रिकोर्ध्वपर्वबहिःस्थिताम नीमगाः              | 7,5      |
| 1) (4) (1) (8) | कनिष्ठिकामध्यपर्वस्थेरखयैक्यं गतायाः           | 37       |
|                | श्ववर्त्त्रायाः                                |          |
|                | कनिष्ठिकाघःपर्वस्थाया लामायाः                  | 29       |
|                | तद्धःस्थिताया मातुरुान्याः                     | १०६      |
|                | किनिष्ठिकापरिसरस्थाया माधव्याः                 | "        |
|                |                                                | 99       |
|                | तद्घः स्थाया रुक्मकण्ठिकायाः                   | "        |
| * * *          | तदघःस्थाया महिष्ठायाः                          | 99       |
|                | तदधःस्थाया रोहिष्ठायाः                         | >>       |
|                | करमस्थाने क्रमेण संश्विष्टाः श्रीमजादिफला-     | T.       |
|                | नुमेया धेनुकाद्यो विंशतिरेखाः                  | 600      |
|                | बामकरतल आत्मरेखामूले स्थितायाः कविरेखायाः "    | , ,      |
|                | अङ्गुष्टम्लगता वीरहत्यादिफरुविशेषोन्नेयाः      |          |
|                | पश्चविंशतिरेखाः                                | 206      |

| विषयः.                                          |             | पृष्ठम्. |
|-------------------------------------------------|-------------|----------|
| कनिष्ठामिमुखं गच्छन्त्याः कृष्णगोधिकायाः        |             |          |
|                                                 | क्षणं फलं च | 808      |
| तत उपरिस्थाया महामनोः                           | 99          | 22       |
| अङ्गुष्ठमध्यरेखासम्बन्धं विनैव तदन्तर्गतायाः    |             |          |
| चरूव्ण्याः                                      | 79          | 72       |
| तत्सित्रिधिवर्तिन्याः परुष्णयाः                 | 39          | \$ 80    |
| कटकस्थानस्थितायाः महस्तिकायाः                   | 7,          | 33       |
| अङ्गुष्ठमूलादारभ्य बाहुमूलपर्यन्तं बिविधाको     |             |          |
| प्रमृतानां तडिदाचात्रेयान्तानां शतसङ्ख्य        |             |          |
| रेखाणां फरूमुखेन कक्षणकथनम्                     |             | - ११४    |
| बाहुमूलमाश्रित्य स्थिताया महाद्यतेः लक्ष        | शणं फलं च   | ११५      |
| तत्रैव बाहुमूळकुहरे स्थिताया छक्ष्मरेखायाः      |             | 39       |
| ताहरया दीधिकायाः                                |             | 77       |
| तद्धःस्थाया धर्मसंस्थिताख्यायाः                 |             | ,,       |
| षाहुमूलमारभ्य कटिपर्यन्तं गतानां रेखाणां फर्    |             |          |
| ळक्षणकथनम्                                      |             | 288-     |
| काञ्चीपदे इव जान्वोः परिवृत्य स्थिताया          |             |          |
|                                                 | फुछ च       | 288      |
| तत आरभ्य गुरुफपर्थन्तं स्थितानां प्रथनादि-      |             |          |
| संज्ञितानां द्विशतरेखाणां फलमुखेन लक्षण         | कथनम् ११८   | -124     |
| कमठप्रदेशादधोऽधोगतानामुत्तरसंज्ञितानां पञ्च     |             |          |
|                                                 | फ़लं च      | १२५      |
| पादाङ्गुष्ठाङ्गुविचिह्नम्तानां तिस्रणां रेखाणां | 44          | 3 9      |
| पादतकगतानां दशरेखाणां                           | 33          | 258      |
| दक्षिणपादतलमारभ्य छलाटपर्यन्तं, तत आरभ          | य           |          |
| तद्भागहस्तकनिष्ठिकापर्यन्तं च स्थितानां         |             |          |
| रेखाविशेषाणां फलविशेषप्रतिपादनादि               |             | -133     |

विषयः, पृष्ठम्. पञ्चमोऽध्यायः। दक्षिणचक्षुषः छ्हाटस्थलमभिमुखीकृत्य गन्तुं प्रवृत्ताया ऊर्ध्वमुख्या लक्षणं फलं च 838 तस्या उपरि स्थिताया भ्रूसंवन्धाया मिश्रा-ख्यायाः भूमध्यात् फालसन्धि गताया भूमध्याख्यायाः 284 भूमध्यादुद्भताया युग्माख्यायाः 99 77 दक्षिणश्रूम्लभूमो नासासन्यौ पवृत्तायाः प्रव-र्चनायाः 358 तदुपान्तस्थायाः स्वामिरेखायाः 97 99 तत्सन्निधिवर्त्तिन्या अस्फुटायाः 99 दक्षिणभूभागोपरिस्थस्य घीरस्य १३७ 99 फालशिरोरोमसन्धिस्थस्य कर्मठाख्यस्य निम्नभागस्य तत्रैव षड्भी रेखाभिर्युक्ताया अञ्चितायाः १३८ ललाटे रेखान्तरैरस्प्रष्टाया विन्दुमत्याः 23 ?? श्रूमध्यान्मुकिमार्गं गच्छन्त्या अनाविलायाः 22 वामञ्जूसान्निधेवीमनयनकटाक्षसन्निधिं गताया ज्योतिष्मत्याः 238 99 वामश्रूसन्निधिस्थस्य मतिमदाख्यस्य निम्नभागस्य तदुपरिस्थायाः प्रदेशिन्याः 27 तत्सनिधिस्थायास्रय्याः \$80 99 ळळाटे वामञ्जव उपरिस्थितायाः सुतिभेदिन्याः 77 वामभूमध्यादुद्गतायाश्चातुर्यसङ्गतायाः 99 वामञ्जूव उपरि मीनसंस्थानाया निम्नाकृतेर्मानदायाः \$85 39 नासान्तपर्यन्तगताया इच्छायाः 79 रुखाटमध्यादधोसुमं सतायाः श्रूमध्योद्धतो-र्घमुख्या युकायाः कृपायाः

| कलाटे वामभुव उपिर तिष्ठन्त्याः प्रोक्तायाः लक्षणं फर्डं च  वामभुव उपिरस्थस्य स्कुटाख्यस्य निम्नमागस्य ,,  दक्षिणभुव उपिरस्थायाः कान्तेः ,,  दक्षिणभुव उपिरस्थायाः कान्तेः ,,  श्रूफालतन्द्रयोर्गध्यस्यायाः प्रोक्तयाः ,,  नासान्ते भूसिनिषिस्यायाः ,,  नासान्ते भूसिनिषिस्यायाः ,,  नासाभूसिनिषस्यायाः ,,  नासोर्ध्वेभागे ललादाधोदेशे च वर्तिन्याः ,,  गः वामभूसिनिषस्यायास्तदपाङ्गान्तिकस्थायाश्य  ग्रुभदायाः ,,  दक्षिणभुव उपिरस्थाया दाित्रकायाः ,,  वामभूमध्यादुपिरस्थायाः पेष्ठायाः ,,  तत उपिर फाल्सन्यो वर्तमानाया गणिकायाः ,,  फाल्मतस्य वर्णविशेषस्य ,,  फाल्मतस्य वर्णविशेषस्य ,,  फाल्मतस्य वर्णविशेषस्य ,,  कलादस्यविन्दुजालस्य फल्म्  हनौ नािसकाया मूलभूमा च स्थिताया विश्वायाः ,,  तारामण्डलमध्यस्थाया अधुवायाः ,,  वश्रुगोंलकानुबद्धाया आबद्धायाः ,,  अधरभूगताया गदितायाः ,,  इनौ स्थितायाः विनष्टेः ,,  हनौ स्थितायाः विनष्टेः ,,  हनौ स्थितायाः विनष्टेः ,,  हन्नौ स्थितायाः विनष्टेगस्याः प्रोक्तस्याः ,,  हन्नौ स्थितायाः महिलास्यायाः प्रोक्तस्याः ,,  हन्नौ स्थिताया महिलास्यायाः प्रोक्तस्याः ,,  हन्नौ स्थाया प्राक्तस्य ,,  हन्नौ स्थाया प्राक्तस्य ,,  हन्नौ स्थाया ,,  हन्यास्थाया ,,  हन्यास्थाया ,,  हन्यास्थाया ,,  हन्यस्थाया ,,  हण्यस्थाया ,,  हणस्यस्थाया ,,  हणस्यस्थाया ,,  हणस्यस्थाया ,,  हणस्यस्      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 2 %                                            |           |          |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------|-----------|----------|
| वामभुव उपरिस्थस्य स्फुटाख्यस्य निम्नमागस्य ,, १४ विश्वणभुव उपरि कटाक्षपर्यन्तगताया धन्यायाः ,, १४ भूफाल तन्द्रशोर्यस्थायाः कान्तेः ,, १४ भूफाल तन्द्रशोर्यस्थायाः प्रोक्तयाः ,, ,, ,, नासाम्रमित्रिध्रस्थायाः ,, ,, ,, नासाम्रमित्रिधर्यरिस्थायाः ,, ,, ,, नासाम्रमित्रिधर्यरिस्थायाः ,, ,, ,, ,, नासाम्रमित्रिधर्यायाः ,, ,, ,, ,, नासाम्रम्मित्रिधर्यायाख्याद्याङ्गान्तिकस्थायाश्य                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | विषयः.                                         |           | पृष्ठम्. |
| वामध्रुव उपिरस्थस्य स्फुटास्थस्य निम्नमागस्य ,, दिश्व तिक्षणभ्रुव उपिरस्थायाः कान्तेः ,, दिश्वणभ्रुव उपिरस्थायाः कान्तेः ,, भूकालतन्स्योर्भध्यस्यायाः प्रोक्षत्याः ,, भ भ नासान्ते भूसिनिधिस्थायाः ,, भ भ नासाभ्रुसिनिधेरुपरिस्थायाः ,, भ भ नासोर्ध्वभागे ठळाटाधोदेशे च वर्तिन्याः ,, भ नासभूसिन्यायाः वर्षित्रभ्यायाः वर्षित्रभयाः , भ भ वर्षित्रभ्यायाः वर्षित्रभयाः , भ भ वर्षित्रभ्यायाः वर्षित्रभयाः प्रेष्ठायाः ,, भ भ वर्षम्भूमिमधिन्याप्य वामभ्रुव उपरिस्थायाः दृद्धस्त्रतेः ,, भ भ कारतस्य वर्णविशेषस्य , भ कळाटस्थविन्दुजालस्य कर्षवर्णं भ कळम्  रश्च हनौ नासिकाया मूळभूमो च स्थिताया विश्वायाः , कक्षणं भ कळम् हिनौ नासिकाया मूळभूमो च स्थिताया विश्वायाः , भ वर्षुणं भ कळे च , भ वर्षम्भूगं कानुवद्धाया आवद्धायाः , भ वर्षम्भूगं वर्षेत्रत्याः विष्ठोष्टः , भ वर्षम्भूगं त्राच्या गदितायाः , भ भ वरम्भूगं त्राच्या गदितायाः । , भ भ वरम्भूगं विन्योयः विन्षेः , भ वर्षम्भ्यताया गदितायाः विन्षेः , भ वर्षम्भ्यताया गदितायाः विन्षेः , भ वर्षम्भ्यताया गदितायाः महिलास्ययाः मोन्नस्याः भोन्नस्याः , भ वर्षम्भयायाः महिलास्ययाः मोन्नस्याः भोन्नस्याः , भ वर्षम्भयाः महिलास्ययाः मोन्नस्याः भ निर्वद्यायाः मोन्नस्याः , भ भ वर्षम्यायाः महिलास्ययाः मोन्नस्याः भ निर्वद्यायाः मोन्नस्याः , भ भ वर्षम्भययाः महिलास्ययाः मोन्नस्याः , भ भ भ वर्षम्भययाः महिलास्ययाः मोन्नस्याः , भ भ भ भ भ भ भ भ भ भ भ भ भ भ भ भ भ भ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ळळाटे वामभ्रव उपरि तिष्ठन्त्याः मोक्तायाः छक्ष | ाणं फलं च | \$88     |
| दक्षिणश्रुव उपिरस्थायाः कान्तेः ,, ११ श्रूफाल तन्ध्योभैध्यस्थायाः प्रोक्तस्याः ,, ११ श्रूफाल तन्ध्योभैध्यस्थायाः प्रोक्तस्याः ,, ११ गासान्ते श्रूसिविधिस्थायाः ,, ११ गासाश्रूसिविधर्परस्थायाः ,, ११ गासाश्रूसिविधर्पयासादपाङ्गान्तिकस्थायाश्य ग्रुमदायाः ,, ११ गासश्रूसिविधर्पयासादपाङ्गान्तिकस्थायाश्य ग्रुमदायाः ,, ११ गासश्रूमध्यादपरिस्थाया दात्रिकायाः ,, ११ वामश्रूमध्यादपरिस्थायाः प्रेष्ठायाः ,, ११ वामश्रूमध्यादपरिस्थायाः प्रेष्ठायाः ,, ११ तत उपिर फालसन्धौ वर्तमानाया गणिकायाः ,, ११ प्राच्यभूमिमधिक्याप्य वामश्रुव उपिरस्थाया दृदसङ्गतेः ,, ११ फालगतस्य वर्णविशेषस्य ,, ११ लतास्य वर्णविशेषस्य ,, ११ लतास्य वर्णविशेषस्य ,, ११ लतास्य वर्णविशेषस्य क्रूममे च स्थिताया विश्वायाः , ११ व्याप्रमण्डलमध्यस्थाया अध्रुवायाः ,, ११ व्याप्रमण्डलमध्यस्थाया अध्रुवायाः ,, ११ व्याप्रमण्डलमध्यस्थाया अध्रुवायाः ,, ११ व्याप्रमण्डलमध्यस्थाया अध्रुवायाः ,, ११ व्याप्रमण्डलमध्यस्थाया विवधायाः ,, ११ व्याप्रमण्डलमध्यस्थायाः विवधायाः ,, ११ व्याप्रमण्डलमध्यस्थायाः विवधायाः ,, ११ व्याप्रमण्डलमध्यस्थायाः विवधायाः ,, ११ व्याप्रमण्डलमध्यस्य कृष्णवर्णस्य ,, ११ व्याप्रमण्डलमध्यस्य कृष्णस्य ,, ११ व्याप्रमण्डलमध्यस्य कृष्णस्य ,, ११ व्याप्य कृष्णस्य कृष्णस्य कृष्णस्य ,, ११ व्याप्य कृष्णस्य कृष्णस्य कृष्णस्य ,, ११ व्य |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | वामभ्रुव उपरिस्थस्य स्फुटाख्यस्य निम्नमागस्य   |           | १४२      |
| भ्रूफाल तन्ध्योर्भध्यस्थायाः प्रोन्नत्याः ,, ,, ,, ,, ,, ,, ,, ,, ,, ,, ,, ,, ,,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | दक्षिणञ्जुव उपिर कटाक्षपर्यन्तगताया धन्यायाः   | 29        | 99       |
| नासान्ते भूसिनिधस्थायाः ,, ,, ,, ,, ,, ,, ,, ,, ,, ,, ,, ,, ,,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | दक्षिणभुव उपरिस्थायाः कान्तेः                  | 99        | 883      |
| नासोर्ध्वभागे छ्ळाटाधोदेशे च वर्तिन्याः ,, ,, ,, ,, ,, ,, ,, ,, ,, ,, ,, ,, ,,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | भ्रूफालतन्ध्योर्भध्यस्थायाः पोन्नत्याः         | 99        | >>       |
| नासोर्ध्वभागे छळाटाधोदेशे च वर्तिन्याः ,, ,, ,, ,, ,, ,, वामभूसिनिधिस्थायास्तदपाङ्गान्तिकस्थायाश्व गुभदायाः ,, ,, ,, ,, ,, ,, ,, ,, ,, ,, ,, ,, ,,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | नासान्ते भ्रूसन्निधिस्थायाः ,,                 | 97        | 39       |
| वामभूसिलिधिस्थायास्तदपाङ्गान्तिकस्थायाश्व<br>ग्रुभदायाः ,, ,, ,, ,, ,, ,, ,, ,, ,, ,, ,, ,, ,,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | नासाभ्रूसन्निधेरुपरिस्थायाः "                  | **        | 888      |
| ग्रुभदायाः १, १, १, १, १, १, १, १, १, १, १, १, १,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | नासोर्ध्वभागे रुखादाघोदेशे च वर्तिन्याः ,,     | 71        | 97       |
| दक्षिणश्रुव उपिरस्थाया दात्रिकायाः ,, १९ वामश्रूमध्यादुपिरस्थायाः प्रेष्ठायाः ,, १९ तत उपिर फालसन्धौ वर्तमानाया गणिकायाः ,, ,, मध्यभूमिमधिन्याप्य वामश्रुव उपिरस्थाया दृदसङ्गतेः ,, भालगतस्य वर्णविशेषस्य ,, ,, रललाटस्थिवन्दुजालस्य फलम् १९ हनौ नासिकाया मूलभूमौ च स्थिताया विश्वायाः लक्षणं फलं च ,, निम्नाकारेण श्रुवि स्थिताया श्रूसंज्ञिताया रेखात्रय्याः ,, ,, तारामण्डलमध्यस्थाया अध्रुवायाः ,, ,, तारामण्डलमध्यस्थाया अध्रुवायाः ,, ,, ,, जभरशूगतिवाया गिदितायाः ,, ,, ,, ,, ,, ,, ,, ,, ,, ,, ,, ,, ,,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | वामभ्रूसन्निधिस्थायास्तद्पाङ्गान्तिकस्थायाश्च  |           |          |
| दक्षिणश्रुव उपिरस्थाया दात्रिकायाः ,, १९ वामश्रूमध्यादुपिरस्थायाः पेष्ठायाः ,, १४ तत उपिर फालसन्धौ वर्तमानाया गणिकायाः ,, गण्मध्यभूमिमधिव्याप्य वामश्रुव उपिरस्थाया दृदसङ्गतेः ,, भण्मालगतस्य वर्णविशेषस्य ,, ललाहम्यविन्दुजालस्य फलम् १९ हनौ नासिकाया मूलभूमौ च स्थिताया विश्वायाः लक्षणं फलं च ,, निम्नाकारेण श्रुवि स्थिताया श्रूसंज्ञिताया रेखात्रय्याः ,, शण्मालकानुबद्धाया अध्ववायाः ,, शण्मालकानुबद्धाया आबद्धायाः ,, शण्मालकानुबद्धाया आबद्धायाः ,, शण्मालकानुबद्धाया आबद्धायाः ,, शण्मालकानुबद्धाया गदितायाः ,, शण्मालकानुबद्धाया विनष्टेः ,, शण्मालकानुबद्धाया विनष्टेः ,, श्रुवि स्थितायाः विवायाः निनस्य ,, श्रुवि स्थलित्यायाः ,, श्रुवि स्थलित्यायाः निनस्य ,, श्रुवि स्थलित्यायाः  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | <b>ग्रुभदायाः</b>                              | 75        | 59       |
| वामश्रूमध्यादुपिरस्थायाः पेष्ठायाः ,, १४<br>तत उपिर फालसन्धौ वर्तमानाया गणिकायाः ,, ,,<br>मध्यभूमिमधिन्याप्य वामश्रुव उपिरस्थाया दृढसङ्गतेः ,, ,,<br>फालगतस्य वर्णविशेषस्य ,, ,,<br>ललाटस्थिनिन्दुजालस्य फलम् १४<br>हनौ नासिकाया मूलभूमौ च स्थिताया विश्वायाः<br>लक्षणं फलं च ,,<br>निम्नाकारेण श्रुवि स्थिताया श्रूसंज्ञिताया<br>रेखात्रय्याः ,, ,,<br>तारामण्डलमध्यस्थाया अध्रुवायाः ,, ,,<br>चक्षुर्गोलकानुबद्धाया आबद्धायाः ,, ,,<br>अधरश्रूगताया गदितायाः ,, ,,<br>हनौ स्थितायाः विनष्टेः ,, ,,<br>हनुगतस्य पिटकस्य ,, १४०<br>तद्धस्य कृष्णवर्णस्य ,, १४०<br>तद्धस्थाया महिलास्यायाः भोन्नत्याः ,, ,,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | e de la companya de l | दक्षिणभ्रुव उपारेस्थाया दात्रिकायाः            |           |          |
| तत उपिर फालसन्धी वर्तमानाया गणिकायाः ,, ,, ,, ,, मध्यभूमिमधिन्याप्य वामभ्रव उपिरस्थाया दृढसङ्गतेः ,, ,, ,, फालगतस्य वर्णविशेषस्य ,, ,, ,, ,, ,, ,, ,, ,, ,, ,, ,, ,, ,,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                |           | १८५      |
| मध्यभूमिमधिव्याप्य वामभ्रुव उपरिस्थाया दृढसङ्गतेः ,, ,, फाल्गतस्य वर्णविशेषस्य ,, ,, ,, ललाटस्थिबन्दुजालस्य फल्रम् ११ हनौ नासिकाया मूलभूमौ च स्थिताया विश्वायाः लक्षणं फलं च ,, निम्नाकारेण श्रुवि स्थिताया श्रूसंज्ञिताया रेखात्रय्याः ,, ,, तारामण्डलमध्यस्थाया अध्रवायाः ,, ,, तारामण्डलमध्यस्थाया अध्रवायाः ,, ,, ,, ,, ,, ,, ,, ,, ,, ,, ,, ,, ,,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                |           | 54       |
| फालगतस्य वर्णविशेषस्य ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                | तेः ,,    |          |
| रुटा स्थाया महिलास्या प्रांत्रताया विश्वायाः  हनौ नासिकाया मूलभूमौ च स्थिताया विश्वायाः  रुक्षणं फलं च  त्रिम्नाकारेण श्रुवि स्थिताया श्रूमंज्ञिताया  रेखात्रय्याः  तारामण्डलमध्यस्थाया अध्रवायाः  चक्षुर्गोलकानुबद्धाया आबद्धायाः  अधरश्रूगताया गदितायाः  हनौ स्थितायाः विनष्टेः  तत्रह्मस्य कृष्णवर्णस्य  तद्धाःस्थाया महिलास्यायाः भोत्रत्याः  ,, १४०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                |           |          |
| हनौ नासिकाया मूलभूमो च स्थिताया विश्वायाः  रखान्नयाः  रेखान्नयाः  तारामण्डलमध्यस्थाया अध्रुवायाः  चक्षुर्गोलकानुबद्धाया आबद्धायाः  अधरस्रूगताया गदितायाः  हनौ स्थितायाः विनष्टेः  तद्धःस्थाया महिलाख्यायाः गोन्नत्याः  ग                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                |           | १४६      |
| त्रिम्नाकारेण श्रुवि स्थिताया श्रूसंज्ञिताया रेखात्रच्याः तारामण्डलमध्यस्थाया अध्रवायाः चक्षुर्गोलकानुबद्धाया आबद्धायाः अधरश्रूगताया गदितायाः हनौ स्थितायाः विनष्टेः हनुगतस्य विटकस्य ताद्दशस्य कृष्णवर्णस्य तद्धःस्थाया महिलाख्यायाः प्रोक्तयाः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                |           |          |
| निम्नाकारेण श्रुवि स्थिताया श्रूसंज्ञिताया रेखात्रय्याः तारामण्डलमध्यस्थाया अध्रुवायाः चक्षुर्गोलकानुबद्धाया आबद्धायाः अधरश्रूगताया गदितायाः हनौ स्थितायाः विनष्टेः हनुगतस्य विटकस्य ताद्दशस्य कृष्णवर्णस्य तद्धःस्थाया महिलाख्यायाः प्रोक्तयाः ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                | फलं च     |          |
| रेखात्रययाः ,, ,, ,, ,, तारामण्डलमध्यस्थाया अध्रुवायाः ,,  १४० चक्षुर्गोलकानुबद्धाया आबद्धायाः ,, ,, ,, ,, ,, ,, ,, ,, ,, ,, ,, ,, ,,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                |           | 22       |
| तारामण्डलमध्यस्थाया अधुवायाः ,, १८०<br>चक्षुर्गोलकानुबद्धाया आबद्धायाः ,, ,,<br>अधरस्रूगताया गदितायाः ,, ,,<br>हनौ स्थितायाः विनष्टेः ,, ,,<br>हनुगतस्य पिटकस्य ,, १४०<br>ताहशस्य कृष्णवर्णस्य ,, १४०<br>तद्धःस्थाया महिलाख्यायाः प्रोन्नत्याः ,, ,,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                |           |          |
| चक्षुर्गोलकानुबद्धाया आबद्धायाः ,, ,, ,, ,, अधरश्चरश्चरताया गदितायाः ,, ,, ,, ,, ,, ,, ,, ,, ,, ,, ,, ,, ,,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                |           | \$80     |
| अधरभ्रूगताया गदितायाः  हनो स्थितायाः विनष्टेः  हनुगतस्य पिटकस्य  ताह्रशस्य कृष्णवर्णस्य  तद्धःस्थाया महिलाख्यायाः प्रोन्नत्याः  ,, १४०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 1 - 1                                          |           | 9        |
| हनौ स्थितायाः विनष्टेः ,, ,, ,, ,, हनुगतस्य पिटकस्य ,, १९८ ताहरास्य कृष्णवर्णस्य ,, १९८ तद्याःस्थाया महिलाख्यायाः प्रोन्नत्याः ,, ,,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                |           |          |
| हनुगतस्य विटकस्य ,, १४०<br>ताद्दशस्य कृष्णवर्णस्य ,, १४०<br>तद्धःस्थाया महिलाख्यायाः प्रोक्तत्याः ,, ,,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                |           |          |
| ता <b>द</b> शस्य कृष्णवर्णस्य ,, <b>१</b> ४९<br>तद्धःस्थाया महिलाख्यायाः प्रोत्तत्याः ,, ,,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 7.0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                                |           |          |
| तद्धःस्थाय। महिलास्यायाः प्रोन्नत्याः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                |           |          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                |           |          |
| कपालसल्याया गदाः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | We again                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | कपोलसंल्याया गड़ीः                             |           |          |
| क्षायसमाना गर्भाः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | is it as at a set at a state at                | 22        | 77       |

| विषयः.                                        |               | पृष्ठम्.   |
|-----------------------------------------------|---------------|------------|
| अत्रैव कल्माषवर्णस्य गडोः                     | लक्षणं फर्ल च | १५०        |
| कपोल्रनासे व्याप्य तिष्ठन्त्याः संस्कृतेः     | 39            | 22         |
| कपोळस्थाया ललितायाः                           | 29            | १५१        |
| नासारन्ध्रादारभ्य नेत्रान्तं गच्छन्त्याः कल्य |               | 23         |
| नासामूलादारभ्य कर्णमूलं सरन्त्याः कर्णिका     |               | 27         |
| चिबुकादानेत्रं वर्तमानाया व्याप्यवृत्तेः      | 9.9           | १५२        |
| नासाघोभागगतानां परुषाख्यानां                  | : 9           | 22         |
| तादृशीनां रमणीयाख्यानां                       | 57            | १५३        |
| नासामुखानां धन्यास्थानां                      | "             | 91         |
| शिपमध्यस्थाया धवलाकृतेः समुन्नत्याः           | 22            | 3 <i>7</i> |
| शिपपार्श्वस्थयोर्भधुरस्फुटयो:                 | 29            | "          |
| उत्तरोष्टगताया मलिष्टायाः                     | 9.9           | १५४        |
| अधरोष्टगतायाः प्रेष्टायाः                     | 97            | 77         |
| कपोलचिबुकसानिधिस्थाया ध्रुवाकृतेः             | 72            | 79         |
| कर्णमूळे स्फुरन्त्याः समुन्नतेः               | 27            | ,,,        |
| षष्ठोऽध्यायः ।                                |               |            |
|                                               |               |            |
| जिह्वामूरुमारभ्य तदन्तं गच्छन्त्या नाड्याः    | 27            | १५६        |
| तत्पार्धस्थाया अभिन्नायाः                     | 99            | 77         |
| तस्या बहुविस्तराख्यामापन्नायाः                | 59            | 75         |
| जिह्नागतायाः प्रकाशाख्यायाः                   | 75            | १५९        |
| जिह्वास्थितस्य सिताख्यस्य समुन्नतभागस्य       | **            | "          |
| जिह्वास्थोर्घ्यरेखायाः                        | 77            | \$80       |
| सर्वत्र स्थिताया अध्वेरेखायाः                 | 37            | 7)         |
| पादतलस्थाया ,,                                | 77            | १६१        |
| आत्मरेखासमुद्भूतायाः पाणिगताया ,,             | 53            | 37         |
| नासान्ताल्ललाटान्तम् ऋज्वाकारेण गच्छन्त्या    |               |            |
| <b>क</b> घ्वेरेखायाः                          | "             | १६२        |
|                                               |               |            |

| विषयः.                                             |            | पृष्ठम्.      |
|----------------------------------------------------|------------|---------------|
| जिह्नाया मूलादप्रमागच्छन्त्याः काञ्चनायाः व        | हक्षणं फलं | च १६२         |
| जिह्वापार्श्वस्थाया विश्वायाः                      | 7.7        | 22            |
| तत्पार्श्वसंस्थितायाः परिवर्त्तिकायाः              | ,,<br>,,   | १६३           |
| जिह्वाया मध्येन तत्पार्श्व गच्छन्त्याः पार्श्वगाया |            | १६४           |
| ऊर्ध्वदन्तपङ्किस्थायाः पिङ्गलायाः                  | .,         | 55            |
| पुराभागगतदन्तच्छेदरूपयोः स्रंसितयोः                | 57<br>55   | १६५           |
| दन्तपङ्केरपरिस्थस्य दन्तस्य                        |            |               |
| दन्ताधिष्ठान कर्ञ्यभागस्थदन्तैः संसर्गशून्याया     | ? <b>)</b> | 97            |
| मान्यायाः                                          |            | १६६           |
| अधोधिष्ठानगतायाः संज्ञायाः                         | 57         | १६७           |
| तत्रैव सुषिरूपेण विभाव्यमानाया मलिनायाः            | 75         | १६८           |
|                                                    | 97         |               |
| अधोदन्ताधिष्ठाने स्थिताया गडोः                     | 77         | १६९           |
| जिह्वाया ऊर्ध्वस्थानकपाले लम्बमानाया गडोः          | 77         | 39            |
| जिह्वागोलकोर्ध्वकपालस्थायाः कृष्णवर्णाया           | 4          |               |
| वेण्याः                                            | 77         | 99            |
| तत्रैव पीतवर्णाया मितरेखायाः                       | "          | १७०           |
| जिह्वोपरिगोलकस्थाया नम्राया                        | 77         | 79            |
| तत्रैव पिटकद्वनद्वाकारेण दृश्यमानाया रेखा-         |            |               |
| <b>ख्यायाः</b>                                     | 33         | 99            |
| तत्रैव वर्णभेदेन स्पर्शभेदेन च स्थितानां निम्नत    | नां        | १७१           |
| कण्ठात् चिबुकान्तं गच्छन्त्या अधिगन्त्र्याः        |            | १७२           |
| चिबुकस्थस्य निम्नस्य                               | 77         |               |
| अर्धचन्द्रसमप्रभस्य निम्नत्वस्य                    | 77         | 29            |
| वर्त्तुलाकारस्य निम्नत्वस्य                        | 77         | ₹७₹           |
| कर्णमूलात् समुद्गतायाः प्रयत्नरेखायाः              | 39         | · · · · · · · |
| कण्ठे वर्तुलसंस्थानाया बहुशाखोपेतायाः प्रवृ        | 77         | 808           |
|                                                    | 1          |               |
| चायाः                                              |            | 2 vale        |

| विषयः.                                        |             | पृष्ठम्. |
|-----------------------------------------------|-------------|----------|
| तत्रैव बहुवणीङ्गचा बहुशाखासमन्वितायाश्च       |             |          |
|                                               | गं फलं च    | १०५      |
| तत्रैव पीताकाराया उमायाः                      | <b>#9</b>   | 99       |
| तत्रैव रेखाद्वनद्वेन संश्विष्टायाः कृष्णवणीया | **          | . ,,     |
| धृते:                                         |             |          |
| कण्ठदेश एव कोहितवर्णामस्य स्वल्पाख्यस्यो      | 55<br>[-    | 99       |
| न्नतत्बस्य                                    |             | १७६      |
| तत्र स्थिताया धवलाकृतेर्धवलाख्याया गडोः       | 77          |          |
| कण्ठदेशस्थकुष्णाकारगडोः                       | "           | १७७      |
| कण्ठवामभागस्थाया ध्रुवरेखायाः                 | <b>55</b>   | 100      |
| कण्ठस्थायाः वृत्ताकृतेः कपालायाः              | 95          | 57       |
| दूर्वाकारायाः प्रस्तायाः                      | 77          | "<br>१७९ |
| बहुरेखासङ्गतायाः पदीप्तायाः                   | 99          | *        |
| छिन्नामायाः प्रस्तायाः                        | <b>77</b>   | 33<br>2  |
| परुषकेशयुक्तानां खराख्यानां पुंसां            | 77<br>TEXET | 200      |
| वकमृदुस्पर्शकेशयुक्तानां मृदुसंज्ञितानां      | फलम्        | १८१      |
|                                               | 55          | "        |
| नातिदीर्घधूसरकेशानां<br>                      | 99          | १८२      |
| जर्जरकचयुक्तानां                              | 77          | 77       |
| भसाकारपरागसहितम्र्धां युक्तानां               | 37          | १८३      |
| पृथुकेशयुक्तानां                              | 55          | 77       |
| दीर्घकेशयुक्तानां                             | 55          | 858      |
| मूर्झि मांसलतायुक्तानां                       | 93          | 77       |
| तन्तुरूपकेशयुक्तानां                          | 55          | ""       |
| शिरिस स्थितायाः समुन्नतेः                     | 33          | १८५      |
| कण्ठगतसमुत्रतेः                               | 37          | 73       |
| 4.                                            | फलं च       | १८६      |
| कण्ठगतायाः सधर्मायाः                          | 77.         | "        |
| तद्गतस्वच्छमृद्वाकाररेखायाः                   | 93          | , ,      |
|                                               |             |          |

| विषयः.                                 |              | पृष्ठम्. |
|----------------------------------------|--------------|----------|
| कण्डगताया मेघायाः                      | लक्षणं फलं च | १८७      |
| मदश्च्युतयुक्तप्रभित्तेः               | 9 9          | 97       |
| दक्षिणस्तनोपरि वर्णभेदयुक्तस्य पुंसः   | फलम्         | 266      |
| वामस्तनोपरि वर्णभेदयुक्तस्य            | <b>5</b> 5   | १८९      |
| दक्षिणस्तनोपिर वर्णद्वययुक्तस्य        | 99           | 57       |
| उरोमध्ये पिटकयुक्तस्य                  | 57           | 280      |
| हाराख्यरेखायुक्तस्य                    | 99           | १९१      |
| वक्षसि कृष्णवर्णयुक्तस्य               | 5 5          | 77       |
| वक्षःपृष्ठभागे कृष्णरेखायुक्तस्य       | 57           | १९२      |
| सप्तमोऽध्यायः ।                        |              |          |
| हृदयस्य तत्पृष्ठस्य च                  | लक्षणम्      | १९३      |
| तादृशहृदयगतायाः कण्डूतिसंश्रयायाः      | लक्षणं फलं च | १९४      |
| हृदयपृष्ठगतानां दीपिकानां              | 7.0          | 99       |
| तद्गतस्य निम्नभागस्य                   | ,,           | १२५      |
| रोमकूपेषु रोमयुक्तस्य पुंसः            | फलम्         | 33       |
| हृदयतत्पृष्ठयो रेखाद्वययुक्तस्य        | 55           |          |
| तयोः पृथुलरोमयुक्तस्य                  | 39           | 55       |
|                                        | रक्षणं फलं च | १९६      |
| उदरतत्पृष्ठयोर्रुक्षणं तद्युक्तस्य च   | फलम्         |          |
| वलीत्रयादन्यरेखायुक्तस्य               |              | 77       |
| रेखान्यूनतायुक्तस्य                    | <b>77</b>    | 33       |
| उदरगतरेखास्वन्यतमरेखाच्छेदयुक्तस्य     | 77           | १९७      |
| नाभिमुखादूध्वं गच्छन्त्या मदजृम्भिण्य  | //           |          |
| नाभेरूध्वेगतस्य वृद्धिकृदाख्यस्य निम्न |              | 79       |
| नाभेरुपरिगताया गडोः                    |              | ??<      |
| नाभेरूर्ध्व चतुरङ्कुरुं गताया गडोः     | <b>77</b>    |          |
| आवर्तत्रयश्चिष्टनाभियुक्तास्य          | फलम्<br>फलम् | 77       |
| हृद्यसम्बन्धिधूसराकारविकारयुक्तस्य     |              | ? ? ?    |
| at a . Shirt all a wild refer          | ***          | 222      |

| विषयः.                                   | - v               | पृष्ठम् .            |
|------------------------------------------|-------------------|----------------------|
| निजवणींपेतविकत्रययुक्तस्य                | फलम्              | २०३                  |
| पृष्ठगामिवलित्रयय <del>ुक्त</del> स्य    |                   |                      |
| नामिपार्श्वे पाण्ड्वाकारविकारयुक्तस्य    | 77                | 55                   |
| नाभेरूर्घ्वाघोभागगतविकारयुक्तस्य         | 99                | ***<br>  <b>२०</b> ४ |
| नाभेरधस्ताद्वतरेखायुक्तस्य               | 99                | 100                  |
| नाभिपार्श्वगतविकारयुक्तस्य               | 79                | २०५                  |
| <b>ऊरुम्</b> लप्राग्भागस्थितपिटकयुक्तस्य | - 79              | 104                  |
|                                          | 77                | 77                   |
| नाभिप्रष्ठभागस्थाया विरलाया              | लक्षणं फलं च      | 99                   |
| बाहुमूळस्थायाः साध्व्याः                 | 77                | २०६                  |
| बाहुमध्यगतसन्धेरूर्ध्वदेशस्थवर्णरूपविव   | गरत्रय-           |                      |
| युक्तस्य                                 | फलम्              | २०७                  |
| तत्र रेखात्रयरूपविकारयुक्तस्य            | 55                | 79                   |
| बाहुसन्धेरुपरिदेशस्थस्य गडोः             | लक्षणं फलं च      | 206                  |
| तदेशे विन्दुयुक्तानां                    | फलम्              | २०९                  |
| तत्रैव स्थितानां नीलवर्णानां विन्दूनां   |                   |                      |
| तत्राधोगतरेखाणां                         | "<br>लक्षणं फलं च | "                    |
| तत्सन्धिपश्चाद्भागादर्वाग्गतानां सिराणां | फलस्              | ";<br><b>२</b> १०    |
| तत्रैव मझरेखाणां                         |                   | 288                  |
| मुखगतानां सिराणां                        | <b>77</b>         | 111                  |
|                                          | 77                | ""                   |
| चिबुकस्थस्य स्फुटसिरावन्धस्य             | लक्षणं फलं च      | २१२                  |
| गण्डस्थस्य गडोः                          | 97                | 99                   |
| गलगतस्य पृथुद्रोहाख्यस्य वर्णविशेषस्य    | ,,                | 99                   |
| गरुगतानां स्फुटानां सिराणां              | फलम्              | 7,7                  |
| वक्षःस्थानां ,,                          | 79                | 33                   |
| स्तनगतानां ,,                            | <b>37</b>         | 79                   |
| उद्रगतानां ,,                            | "                 | 2 ? ₹                |
| कटिन्बधस्थानां ,,                        | ,,                |                      |
| * * * * * * * * * * * * * * * * * * * *  |                   | 7.                   |

| विषयः.                    |                                         |                | पृष्ठम् .                               |
|---------------------------|-----------------------------------------|----------------|-----------------------------------------|
| जघनस्थानां स्कुर          | थनां सिराणां                            | फलम्           | २१३                                     |
| लि <del>ङ्गस्था</del> नां | "                                       |                | ,,,                                     |
| पायुस्थानां               | <b>37</b>                               | - 79           | "                                       |
| पृष्ठगतानां               | ,,                                      | "              | "                                       |
| ततोऽ <b>धोगतानां</b>      | <b>7</b> 7                              | 27             | 77                                      |
| ततोऽप्यघोगतानां           | ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, | 3,7            |                                         |
| दक्षिणबाहुगतानां          | ,,                                      | 37             | 288                                     |
| वामबाहुगतानां             | ,,                                      | 77             | 29                                      |
| करतछोरुगतानां             | 15                                      | 95             |                                         |
| जानुगतानां                | ,,                                      | 77             | 77                                      |
| तत्सन्धिगतानां            | 79                                      | ,,,            | , , , , , , , , , , , , , , , , , , , , |
| जङ्घागतानां               | "                                       | 77             | 77                                      |
| पादतलगतानां               | 37                                      | "              | "                                       |
| अङ्गुलिगतानां             | 17                                      | "              | 77                                      |
| नाडीनां परिवेषाका         |                                         | ,,,            | 284                                     |
| <b>ल्लाटसन्धिस्थायाः</b>  | परिवृत्तेः                              | . 93           | <b>37</b>                               |
| त्रीवापृष्ठस्थायाः<br>-   | "                                       | 77             | " "                                     |
| <u>पृष्ठपृष्ठस्थायाः</u>  | 77                                      | **             | 37                                      |
| <b>उद्</b> रगतायाः        | ,1                                      | 15             | २१६                                     |
| <b>ऊरुगतायाः</b>          | "                                       | ,,,            | 7,5                                     |
| जानु पृष्ठगतायाः ।        | 77                                      |                | 37                                      |
| जङ्घोपरिगतायाः            | 77                                      | "              | 3 9                                     |
|                           | अष्टमोऽध्याय                            | :1             |                                         |
| प्रेक्ष्यस्य              |                                         | रुक्षणं फरुं च | २१७-२२२                                 |
| प्रेक्षकस्य               |                                         | "              | २२२                                     |
| तटस्थस्य                  |                                         | 32             | २२३                                     |
| लाञ्छनानि                 |                                         |                | 27                                      |

| विषय:.                   |                 | पृष्ठम्. |
|--------------------------|-----------------|----------|
| जन्मविषये                | <b>लक्षणानि</b> | २२४      |
| कार्यविषये तटस्थादिगतानि | 77              | २२५      |
| यात्राविषये              | "               | २२६      |
| मरणविषये स्वाप्नानि      | 99              | 7,7      |
| श्चासपरीक्षा             | 9               | २२७,२२८  |
| शारीरवणलक्षणम्           |                 | २२९      |
| लमरुक्षणम्               |                 | 280      |
| उपसंहार:                 |                 | 99       |



### ॥ श्रीः॥

# स्कान्दशारीरकं

#### सन्याख्यम् ।

इदमन्धं तमो हित्वा यज्ज्योतिर्भासतेतराम् । नमोऽस्तु तस्मै सूर्याय जगज्जन्मादिहेतवे॥ १॥

इति । अनेन सर्वकारणत्वात् सर्वप्रकाशकत्वाच सूर्यनमस्कारः कियते । ततश्राविष्ठपरिसमाप्त्यादिफलं भाविष्यति । सूर्यस्य च परमात्मत्वं श्रुतिप्रसिद्धम् । अतश्र जगत्कारणत्वमप्युपपन्नम् ॥ १ ॥

इदानीमभिधेयस्वरूपमाह-

धर्माधर्मपरीपाको लेखासिट्यंज्यते तृगाम् । इति प्रकाशितास्तासां लक्षणं प्रविविच्यते ॥२॥

इति । इष्टानिष्टशासिपरिहारयोहिं सर्वो ठोकः प्रवर्तते । इष्टानिष्टंयोश्च सुकृतदुष्कृताधीनत्वमस्तीति श्रुतिस्मृतिन्यायप्रसिद्धम् । नचानयोरिप केव- ठयोस्तदुभयहेतुत्वमस्ति, तत्परिपाकस्यापि प्राचुर्यकाळपाकापरपर्यामस्यापे- क्षितत्वात् । प्रवृत्तिश्च तयोस्तत्साधनयोश्च भवति । दृश्यते च ठोके । नचो- भयत्रापीदिमिष्टमिद्यमिष्टसाधनमिति इदमिन्द्रिमिद्यमिष्टसाधनमिति च ज्ञानं विना प्रवृत्तिरूपपद्यते, अज्ञाने तद्योगात् । अतस्तज्ज्ञानोपायं पर्येर्षमाणो मिन्यति भूते वर्तमाने च काठे ठोकस्तदुभयापेक्षीति मन्वानेन परमका- रूणिकेन भगवता स्वयंप्रभुणा ते एव सुकृतदुष्कृते पुण्यपापामिधाने सुख-

१. 'द्रप्रातिपरिहारयो' क. ख. पाड:, २. 'रावार', ३. 'विष्यति' ग. पाडः.

४. 'इमिष्ट' क. ख. ग. पाठः ५. 'हम', ६. 'ना वृ', ৮. 'नेनैवायं' ग. पाठः.

८. 'ध्य', ९. 'ण्यापुण्याभि' ख. पाउ:.

G. P. T. 18, 500, 14-9-1108,

दुःखापरपर्यायेष्टानिष्टास्यफ्ले तारतम्येन विद्धाने सूर्यादिग्रहरूपेण शारीर-रेखादिरूपेण च बाह्याध्यात्मभेदेनांशभेदवशात् प्रत्यक्षतया प्रविभज्य परि-क्लि अतश्रादित्यादिग्रहाणां बाह्यानामाध्यात्मिकानां च शारीररेखा-दीनां सुकृतदुष्कृतांशत्वाद् वह्वचंशस्य धूमस्येव वह्वचनुमापकत्वं सुकृतदुष्कृ-तानुमापकत्वमविरुद्धम् तथा तत्परिपाकानुमापकत्वमपि तत्र विशिष्टस्य वि-शिष्टानुमापकत्ववद्विरुद्धम्। तत्रे च सिद्धस्यानुमापकत्वम्। तथात्रापि सूर्या-दीनां छेखादीनां च प्रत्यक्षता इत्यभित्रायेण। तथाच तत्र यथा न सिद्धमात्र-स्यानुमापकत्वं किन्तु व्याप्तोऽयं धूम इत्येवमाकारेण सिद्धस्यैव, तथात्रापि विशेषतः सिद्धिरपेक्ष्यते, अयं सूर्योऽत्र वर्तमानोऽदः फलं सूचयति, अयं बृह-स्पतिरत्र वर्तमानोऽदः, इयं च ठेखात्र वर्तमानादः, इदं च श्रॅसनरूपमदः इत्येवमाकारेण। न चास्यां ठोकमात्रस्य शक्तिः, यथा धनुमाने। तस्माद् वि-शेषसिद्धौ यत्यते। तत्र प्रथमं वाह्यज्योतिर्मयसूर्यादिग्रहरूपेण परिणतस्य सु-कृतदुष्कृतांशस्य तत्तिदृष्टादिलक्षणं फले विद्धतः सूचयतश्च तारतम्येन स्थि-तर्स्य विशेषसिद्धिं च्योंतिःशास्त्रेणं विभज्य पूर्वखण्डे प्रदर्शितास्माभिः । सम्प्र-त्याध्यात्मिकज्योतिर्भयरेखादिरूपेण परिणतस्य सुकृतदुष्कृतांशस्य तत्तदिष्टा-दिलक्षणं फलं तथैव विद्धतः सूचयतश्च तारतम्येन स्थितस्य तथैव फलं सूच-यतो विशेषसिद्धिरस्मिन् खण्डे ज्योतिःशास्त्रेण प्रदर्शतेऽस्माभिरित्यतुसन्धेयः सम्बन्धः। तत्रास्य खण्डस्य विषयविशेषोऽनेन श्लोकेन प्रदर्श्यते। तथाचायः मर्थः — नृणां धर्माधर्मपरिपाकः सुकृतदुष्कृतापरपर्यायपुण्यापुण्यपरिपाको लेखाभिः प्रत्यक्षाभिः सुकृतायंशभूताभिः तत्परिणामविशेषरूपाभिर्वक्ष्यमाण-प्रकारेण विशेषतः सिद्धाभिर्व्यञ्चते प्रकाश्यते यतः, अतः कारणात् तासां लक्षणं प्रविविच्यते विभज्य प्रदर्शते। तासां लक्षणानि प्रत्येकं फलविशेषकथ-नेन सह प्रदर्श्यन्ते । ननु किं भवतां रेखादीनां सुकृतदुष्कृततैत्परिपाकानु-मापकर्त्वपरिज्ञाने कारणं यज्ज्ञाने लोकमात्रस्याशक्तिः, तदुच्यते — इति

<sup>1. &#</sup>x27;त्र सि' ग. पाःः २. 'ति । अनुमापयति अयं' घ. पाठः. ३. 'यं च स्वसन्नह्न' ग. पाठः. ४. 'स्व' ख., 'स्वधन' छ. पाठः. ५. 'लं तथैव वि', ६. 'स्य तथैव फलं स्चयतो वि', ७. 'द्विरस्मिन् खण्डे ज्योतिः', ८. 'ण प्र', ९. 'णं विभज्य पूर्वखण्डोऽ', १०. 'कृतं प', ११. 'स्वं' ग. पाठः.

प्रकाशिता इति । एवं सुकृतादिन्यापितया प्रकाशिताः विधात्रा इत्यतः कारणादित्यर्थः । एतदुक्तं भवति — एतासां छेखानामाध्यात्मिकीनां वक्ष्य - माणळक्षणळक्ष्यमाणानां यत्राभिन्यक्तिस्तत्र सुखादिफळं दृश्यते । अनन्तरं यत्रानभिन्यक्तिस्तत्र न । फळामावे च नाभिन्यक्तिः इत्यन्वयन्यतिरेकी तत्र मत्परिज्ञाने कारणम् । अत्र चाद्यक्तिळींकमात्रस्य । अग्निसिद्धौ साधनमृतधूमस्य न्याप्तत्वपरिज्ञानवदिति । तथाच रेखांस्वरूपं विषयः सामान्येन सिद्धः इति सिद्धम् । फळं च तत्स्वरूपपरिज्ञानेनेष्टानिष्टत्राप्तिपरि-द्वारप्रवृत्तिसिद्धः । अभ्यद्यादि च साधारणं पूर्वखण्डेनेत्यारम्भसिद्धिः । छेखाशन्दश्चोपळक्षकोऽन्येषामप्यविनाभावसम्बन्धवतां सामान्यतोऽनुम्यमानानां प्रेक्ष्यप्रेक्षकतटस्यचेष्टानां श्वासस्य वर्णस्य च प्रेक्षकगतस्येति द्रष्टन्यं, षद्कळक्षणस्योत्तरत्र प्रतिपादियन्यमाणत्वात् ॥ २ ॥

तत्र तावत् संज्ञाः कथ्यन्ते, तद्वलभ्वनेनैव लक्षणकथनस्यार्थवन्वात् । तत्र --

मण्डला वर्तुला संज्ञा वासन्ती पिङ्गला स्मृता।
शोफालिका हेमन्तिका घाँरिणी हेमसप्रभा॥ ३॥
महाजवा दैवगितः कान्तिः कृष्णा च भारती।
मानुष्यगा गितः सक्ष्मा धानिष्ठा कम्बुकारणे॥ ४॥
कर्णत्विद् भागेवी धन्या वार्षणी स्क्रमकण्डिका।
मधुव्रता महादेवी योगिनी स्क्रममालिका॥ ५॥
वारिणी रोधनी योनिः प्रज्ञा मन्दा महाप्रभा।
वेतालिका रोधनिका मञ्जुला अवैध्रतीव्रते॥ ६॥
मदाघूणीगितप्रज्ञे चश्रला रोमकूपिका।
पुलिन्द्दक् क्रमा कम्रा हरी धर्मा धनप्रदा॥ ७॥
गोदा गन्त्री महोत्पाता देवा विद्युद्गलग्रहा।
ग्रहणदा धुमवल्ली सही हृद्गतस्त्वदा॥ ८॥

१. 'बोरणमवना' इ. पाठ:. २. 'खायाः स्व', ३. 'धरणी' ग. पाठ:. ४. 'बै', ५. 'शोधिनि' घ. पाठः.

<sup>\* &#</sup>x27;वैद्युत' इति व्याख्यासम्मतः पाटः.

हारा मन्दोष्णदा राजी गोमती घनिलानिले। देवी शतहदा निष्ठा घात्री गोपी प्रियत्रता ॥ ९॥ घेनुका रोहिणी गुल्मिन्यरूणा चीरकण्टका। इस्ता महिष्ठांगुर्विण्यो भाषवी हेमवेत्रिका॥ १०॥ मतिः कण्डः कनिष्ठा खौराराष्ट्रिके घन्यनी रागद-[न्तिका (१)।

इन्दिरा पुञ्जिका कन्धुः कमला कानहस्तिका ॥ ११ ॥ रातिपदा हेमवछी पत् पवित्रतनुः कृता। रुक्मप्रभा भवित्री गौः कालहृत् कृतविष्णुगीः॥१२॥ वरिष्ठा स्मृतिरूद्धां स्वात् कपिला कामवछिका। कन्दली केलिका युक्ता वृत्तिराश्रयपावनी ॥ १३ ॥ मेद्रा रात्रिरत्युचा कमठध्वस्तिराभिला। मरालनेत्रिका गोन्नी बृत्तालम्बपयोघरे ॥ १४॥ महामनिपातिक्केशौ पादाबालौ मदालसे। रजः सत्त्वं तमो मोहः परिक्लेबाः क्षयः कराः ॥ १५॥ पाणिहदा पाणिगतिः कोटिरात्रोटनं मतम्। लम्बिनी चोर्ध्वसंज्ञा च काद्म्बर्धिप मेखला॥ १६॥ लाक्षाप्रवृत्तिर्यतिकृत् तार्ष्यद्रमिला सती। असती कौिवाकी ज्येष्ठा गरिष्ठा चन्द्रमण्डला ॥ १७॥ गन्धावलिर्मागधी स्यात् कोलाइलकृताविके। योषा कामिन्यय द्वास्था बालिका शाकटायिनी ॥ १८॥ बाङ्करात्रोटनं पृष्ठा धीः कन्द्रः कागाणिहिछदिः। ज्यामिका घोणिका माला तपो मन्दारवाल्लिका ॥ १९॥ महागजा तरुपेक्षा शालिका दैविका कविः। कोर्परा करिणी मेहा लोहिका करिद्न्तुरा॥ २०॥

<sup>1, &#</sup>x27;त्री'क, पाठ:, २, 'ष' ग. पाठ:,

बालहृचा वसुवेक्षा रोहिणी चेतसा घनिः। यवक्या रागवधिरा अद्यन्ती अनोरमा ॥ २१ ॥ हेमावती रतिहुँचा वसुन्नी रोमविससुः। गजाह्या तु धरणी भेचको मोचिका मुचिः॥ २२॥ असिष्नी सुराचिः पाटी लुटिस्तण्डूः त्रियङ्गवी। ज्योत्स्ती इताचा देवद्विद् कपर्दिरपराजिता॥ २३॥ दुग्धा सुग्धा परा सोसिरसुंका कोर्परस्थितिः। कर्मन्दधीः ऋया गुर्वी दसना पादावन्धनी ॥ २४ ॥ तृता प्रियालिका देवी महापूर्वी च देविका। परिस्तीणी च परिधिर्वर्तुला सिंहिका मनुः॥ २५॥ याविष्ठा भृतिरधिका अण्डली दण्डनी रुता। वास्तोष्यतिः केञागण्डः पतिः पङ्गरनन्तकः॥ २६॥ श्रीवल्ली रोहिता कम्बुः सिरा नीरा च वर्तुला। मातुलानी साधवी च महिछा इक्मकण्डिका॥ २७॥ रोहिष्ठा घेनुका वाती वृत्तिरीक्षा लब्धः स्मृता। वार्तालिका वालुका च मानवी शोधिका परा ॥ २८॥ विञ्जिता मधुरा रक्ता गरिष्ठा सञ्जुगोणिका। धैर्यष्ट्रितः परित्राता लक्तवृत्तिर्गुणर्जदा ॥ २९ ॥ मन्महेला कविः कन्नकीर्तिलोहितलक्षणाः। दन्तवासाः करस्पर्धः पलण्डुः पिष्पलाद्यानः ॥ ३०॥ काइमीरगन्धलोमानि रुचिराँवर्तापण्डनम्। मांसानां लोहितश्हेष्मा गारिष्ठः काञ्चनोर्मिका ॥ ३१ ॥ सारद्रवः सरित् सिन्धुः सारुदाद्री महामणी। महत्त्वं महिता कृष्णा जयन्ती कृष्णगोधिका ॥ ३२॥ महामनुश्च इच्णी च परुच्णी स्निग्धभास्तरित। असिघ्नी बालबन्धी च मधुः पाणिररक्तकः ॥ ३३ ॥

<sup>ी &#</sup>x27;मुं' घ. पाढ:. २. 'ती', ३. 'का' ग, पाठ:.

श्ठेष्मातको द्वारवर्जे द्वारिधः केशवाहिनी। हरित्पयोधिः कार्ष्णीत्था महिता मानवीरुधीः ॥ ३४ ॥ द्वौरबन्धी परुत् कार्ष्णी सिन्धुवारः कुरञ्जकः। आमोदिका लोहितिका कृष्णोढा पिङ्गला रातिः॥ ३५॥ कारूदौः कामिकञ्जलकपरिणाहवस्त्रन्धराः। आत्मा पर्वमतिप्राणघेनुवत्सरतिक्रियाः॥ ३६॥ वसमित्रार्थमाधातृपरिवासुतविष्किराः। धानेष्ठा केदाबन्धा च मादेवी मधुवछिका ॥ ३०॥ हेतिका चर्मणी रुक्मा वृत्तिरीद्या पंयोधिका। सावित्री सोद्रः सिन्धू रोगः पात्रं स्वयं रुतम् ॥ ३८॥ दोषः पैतृकमात्रेयं रुचारामः फलं रसः। कविरावृत्तिराह्वानं रुतं रोधो महाफलम् ॥ ३९॥ शमो दमस्तितिक्षा च तपो दानं धृतिः स्मृतिः। नित्यानित्यविवेकश्च धर्माधर्माविवेकिता॥ ४०॥ तपो दमः परं सौरूयं मान्यं वृत्तिश्च स स्मृतः। हारो लीलातनुः स्वास्थ्यं रोगराज्ञिः फलोद्यः ॥ ४१ ॥ दया कारुण्यमानृण्यं वसुप्रायः परन्धरा । केशिनी लोमवर्हिश्च दानमात्रेयलक्षणे ॥ ४२॥ चिकित्सालक्षणं लक्ष्मीदीधिका धर्मसंस्थिता। सुता नामासुरी धर्मसंहिता पर्वसंस्थिता ॥ ४३ ॥ कनिष्ठिकापूर्वपर्वस्थिता मध्यमपर्वगा। **उत्तरस्था तथा कृष्णी मधुरा पृष्ठभाविनी ॥ ४४ ॥** मधुद्वहा पृष्ठमायुस्तद्धः श्रीरमापतिः। गुणानामुक्तमार्गेण क्रमः कान्तिस्तथा रसंः॥ ४५॥

<sup>9. &#</sup>x27;क: पार' ग. पाठ: २, 'वा' क. घ. पाठ: ३, 'शा' घ. पाठ: ४. 'वं' ग. घ. पाठ: ५, 'न्म' घ. पाठ: ६. 'सु:' ग. पाठ: ७. 'र्मा संस्थिता' क. घ. पाठ: ८. 'का', २. 'य:' ग. पाठ:

पापं प्रकारः सैन्धुष्कं मतिरारोग्यकुण्डला । शोवधिः कटकं रोधिर्गङ्गा सेतुस्तथान्यगां॥ ४६॥ रोचिष्मती महादेवी हारा हृद्यानि पश्च तत्। तिस्रस्तु परितः प्रोतो ओता मण्डलिनीरसः ॥ ४७ ॥ कुक्षिरताः प्रजानां वै सर्वासां योषितां नहि । अधस्तात् तिस्र एता स्युर्वे शिसंज्ञास्तु याः पुरः ॥ ४८ ॥ तासु चौर्ध्वमुखाः प्रोता दद्य स्युः पारिभद्रकाः। ऋज्वी विकर्महाराजी मञ्जुवाणी महोत्पला ॥ ४९॥ कीर्तिः कम्राग्रंथसन्नाहा पीवरीलोहिने तथा। ततस्तु पश्चाद् याः घोक्ता जघनस्थलसंवृताः॥ ५०॥ एताः पश्चदश स्युस्ता रोहितालम्बिनीगुणः। माधुर्यवत्यनन्ता च प्रसादः प्रणर्थः ऋतुः ॥ ५१ ॥ सङ्कल्पः परिषेकश्च मधुमाले रविप्रभा । ऐरावतिल्लोंमवर्हिः साधुयाना प्रियङ्गका ॥ ५२ ॥ तदन्तः कर्ल्पिते कश्चिद्रोमचर्हिमहान् वपुः। ततस्तु पश्चात् तत्रोष्णं शैत्यं गन्धश्च सारतः ॥ ५३॥ ष्ट्रपास्थानगाः पश्च परितः पार्कलोहितौ । अवरोधो महीष्ठश्च मेदोवृत्तिः स्वयं ध्रवः॥ ५४॥ ऊरुगा वर्णभागाश्च वृत्तभागाश्च कापिलाः। जान्वोरघोषाः प्रथनं जङ्घंयोर्वर्तुलत्वकम् ॥ ५५ ॥ पार्ष्णभागगताः पादाबन्धाकारास्त्रयोद्दा । रेतसी ज्योतिषाबाधा मालाकम्बुकटीरकौ ॥ ५६॥ विच्छिन्ना पूतना शुद्धी रतिः कायस्तथापरः। वेत्रयष्टिः कुरङ्गी च कम्बुकण्ठी रतिप्रिया॥ ५७॥

1

चा', २. 'क्ता' ग. पाठ:. ३. 'थो' क. घ. पाठ:. ४. 'ह्य
 ग. पाट:. ५. 'तस्तथा' घ. पाठ: ६. 'वः', ७. 'ल्यर', ८. 'ल्प' ग. पाठ:.
 ९. 'त' घ. पाठ:. १०. 'जघनयो' ग. पाठः.

अङ्गल्योद्दमयोः प्रह्वाभाव एव यथोचितम्। तदन्तर्वहिरेबोध्वे कल्पते कल्पसंक्षयः॥ ५८॥ नखानां प्रोन्नतत्वं यत् तन्नाम मणिकण्डिकम्। रोमस्थली बुर्चरता तदन्तस्त्रोटनं इतम् ॥ ५९ ॥ तदन्तरेव बाह्यानां त्रयोदश विभागतः। मत्स्यः बाङ्घस्ततश्चकं वज्ञं पद्मं घ्वजस्तथा ॥ ६० ॥ आमूलान्तादेकरूपा नाडिका लक्ष्मचिह्नयोः। वर्तुलं मण्डलाकारं यमा प्राप्तिश्च साधनी ॥ ६१ ॥ मौहाधनुः प्रयुक्तिश्च धनिष्ठावासवर्तिनी । विरुद्धा धनितासार्गप्रचयः कविरोधिनी ॥ ६२ ॥ स्वाराद्विचा तथाचार्यस्त्रिवलीलक्षणा स्फुटा। फोलान्तरालगाः घोका ओताः घोतास्तु नादताः॥६३॥ मध्यगास्तु विशेषेण लोमपर्यन्तमागताः। नालिनी वेधियुक्ता च सुखा वकामनुबुता ॥ ६४ ॥ वर्ज्यास्त पत्र संक्षोभी रेवती राणिका स्ता। वैदिक्यः क्रम्काः प्रोक्ताः क्योलनलयोईयोः॥ ६५॥ मांसी मरणहेतुश्च शृङ्गिका वैद्युता घतुः । मन्दानुलोमवैक्कन्यविरुद्धाश्चिनुकान्तरे ॥ ६६॥ अधरोष्ट्रगतो नाभिः कुण्डाकार उदाहृतः। तस्मिश्र विप्लुतः ग्रोतो घण्डिकावर्णभेदकः॥ ६७॥ उत्तरोष्ठे तु जेवालिः इमश्रुगः पश्चपर्वगः। स्वयंभूररूणः स्वावः स्वयमार्थः प्रतिद्रकः ॥ ६८॥ नेत्रान्तगाः स्वयंभव्या इडावयी महारुणाः। सिराष्ट्रितं परीष्माणः पयोचन्धुर्भुवोर(तः १ घः)॥६९॥ मध्ये तु मध्यमा जिहा पवित्रं स्वयम्ब्यगुः।

मध्य तु मध्यमा जिह्ना पावन स्वयस्त्यतः। माधुर्य स्वर्शतः घटी सहोरा नेत्रवान् हतुः॥ ७०॥ १. महाततुः' क. ख. ध. षाठः. २. 'फ' ध. पाठः. ३. 'तः' ग. पाठः.

प्. 'महातनुः' क. ख. घ. घाठः. २. 'फे घ. पाठः. ३. 'तः' ग. पाठः. ४. 'तु' ख. घ. पाठः. ५. 'यो'ग. घ. पाठः.

मकरः कर्कटा शैविशीलं वृत्तधनुष्मकः। हारिद्रा पैङ्गली रोचिष्प्रभा सागरय्थिका ॥ ७१ ॥ हैनुनासा पुरन्धी स्याद् यविष्ठा सारमेदिका। उत्तानिनी नीचदाया बाह्वोरन्तरबस्थिता ॥ ७२ ॥ परिरन्त्रकरी ज्योत्स्ना जिह्वा पारङ्गतापि च। आसवासवसंसेवा न्यूनवृत्तिरदन्तुदा ॥ ७३ ॥ महाऽयोतिष्मती सैद्धाविद्युत्त्रभा महति कागने (?)। विरोचिर्विरुतांसिद्धिर्मेदिका जीवगन्धिनी ॥ ७४ ॥ हस्तिनी वृषगन्धा स्याद्येमा वसुपर्वगः। वसुः प्रेष्ठतमः प्रोक्तः सन्धिरायीस्तु पृष्ठतः ॥ ७५॥ गृहो ग्रीष्मः प्रतोदः स्यादायीवर्तः परास्तः। महानदी पुरन्धुः प्राग् वृत्तिः कन्या कठोरगीः ॥ ७६ ॥ कठोरवागात्मना सा नित्यानन्दः स्वयंसधुः। मन्दगीरिन्द्रलोमा च वरिष्ठः स्वात्स्वविक्रियः॥ ७७॥ अस्थिद्वैकपिला कामबन्धनी कमठाकृतिः। मनोज्ञा वेतसजला कामधेनुः स्वयंवला ॥ ७८॥ मनोज्ञधीररिग्रीष्मः स्वयजन्यः सँवांसलः। इच्छावृत्तिः प्रेष्टगर्भो नीचा जानुसती जिनः॥ ७९॥ आनुमानिकसंसिद्धिरिन्द्रलेखा करोदिका। घामा वालुकया वीथिः सौचिश्चित्रपदी तथा॥ ८०॥ मार्ताण्डगभी कालाढ्या कन्नस्तुः कराह्या। माघवी ज्योत्स्निका प्रोक्ता रोचिष्मत्यपि सैन्धवी॥८१॥ इन्द्रायुधा धेनुगर्भा वारुणी सैन्धवी पुनः। कक्षाह्या तु प्रोक्तां तु निषेध्या कथ्यते गुनः॥ ८२॥

<sup>9 &#</sup>x27;म'क. ख. घ. पाठः २. 'बा'क. घ., 'ढा'ख. पाठः. ३. 'धु' क. ख. घ. पाठः. ४. 'टी'क. घ. पाठः ५. 'ति' घ. पाठः. ६. 'स्व'क. इत. घ. पाठः. ७. 'भै'ग. पाठः. ६. 'ता'ख. पाठः.

वृत्ताकारा महोज्याणा वृत्तसन्धिस्तद्न्तरा। ज्योतिष्मती वीथिका च पाण्डुगर्भी घरा पुनः ॥ ८३ ॥ ऐतिह्यकर्मणी ज्येष्ठा स्वरुचिः पाकवृत्तिका। महोष्मा मागधजला सीमन्तिन्यपि कर्करी ॥ ८४॥ पंद्मिनी नागिनी चेति बाङ्किनी चित्रिणी तथा। रेखा लेखानुगा गौरी गामेनी कामनौयिका॥ ८५॥ स्वर्मागधी रत्नगन्धिः पॅलगन्धिः पॅलस्वभाः। आर्युधाङ्कगसाभाश्र वृषलोहितका पुनः ॥ ८६॥ अश्वागतीं यवनिका रेखा चोता स्वयंवसुः। देवता मन्दचरिता वार्तीकविधता विद्युः॥ ८७॥ कोर्पराधः परिधिका स्वयसृद्धा मुहुर्मही। काइमीरगन्धिर्मतस्याभा मांसगन्धिरकन्तुर्दैः॥ ८८॥ मर्त्यभाषादेवभाषे नदी सिन्धुरवाहिनी। शक्कमेणी वृक्षानिधिः प्रौग्वृत्तिरिधका परा॥ ८९॥ विहङ्गमः कचित् पुष्टी रक्तपुष्पस्तु दन्तुरः। मरुः प्रयोगसाधीयान् विष्णुकर्मा महोद्धिः॥ ९०॥ लक्ष्मीकः कान्तकन्रोरुमेहाप्रपद्मस्तकः। **ऊर्ध्वासजानुरुद्वाहुर्दीघीङ्गुलिरमोघगीः** ॥ ९१ ॥ महामतिर्भहोरस्को मध्यनम्रः स्वयंददः। आनम्रता नितम्बस्य स्त्रीणां तु जठरं मृदु ॥ ९२ ॥ आर्मध्यं वर्तते किश्चित् कीडासुरतवर्ति तत्। यज्वाहियः कर्मचिह्नो वसुद्धिद्कारुरुष्टैहा ॥ ९३॥

<sup>9. &#</sup>x27;भि', २. 'मि' घ. पाठ: ३. 'नी' क. ख. घ. पाठ: ४, १. फ', ६. 'शीक्षमा च सामा च हा', ७. 'न्त्री', ८. 'तीनकविन्धका' घ पाठ: ९ 'का' ख. पाठ: १०. 'भुंहुः' ग. पाठ: १९. 'मीतस्यामा ख. घ., 'मीतस्यादो' क. पाठ: १२. 'दा', १३. 'प्रवृत्ति' घ. पाठ: १४ 'गब्य द' क. ख. ग. पाठ: १५. 'ह' क. घ. पाठ: १६. 'ध्रो' क. ख. ग. पाठ:

वसुभद्रा रोमनीर्वा महिष्ठा कृत्रिमप्रभा। सिंहाग्रलोमा महिमा इस्वरोमा बहिष्करः ॥ ९४ ॥ उद्गैभिणी लम्बकण्ठी वर्तुलान्तेस्तटस्थगा। महामहिमसङ्काशदीपिताङ्गी तु गर्भिणी॥ ९५॥ पृष्ठा रक्तकचा भोगा भोगिलप्सुर्नरेन्द्रधीः। मन्दौहया मन्दगितमेन्द्सश्चारपादका॥ ९६॥ हेमप्रिया हेमनिभा स्वर्गतिः साधुसंवृता। रोचिष्मती कम्बुलिवः प्राग्वृत्तमुखद्र्याना ॥ ९७ ॥ दन्तोद्गेदस्तनी साधु नम्रवका मुखच्छावः। स्वरोचिः प्रांद्युवका च विस्तृतास्याविरोधिनी ॥ ९८ ॥ सस्यनिर्गतिसम्पद्भिः प्रांग्रुलम्बितकण्टका । वसुभिः कृत्तेसंछिन्ना नेत्रष्ठोषणाजिह्यगीः ॥ ९९ ॥ हनुप्रिया जोणेशिस्ता गर्भो भिन्नमनन्त्वर्चा। चावेङ्गी मन्दवाचाला हारिद्रा प्रेमबन्धिनी ॥ १००॥ अहासाँभितपूर्वोह्नकवितोत्तंसिनी शुभा। र्षाणाभिगंतसंत्रासा हेमलम्बोद्रप्रिया ॥ १०१ ॥ स्वयं द्वायाना मन्दाभा स्त्रीणां त्वेतद्धि लक्षेंणम्। कावेष्ठा कामसन्दोग्धी चारणा मिश्चवह्नरी ॥ १०२॥ सामवाहा महामेघा केवालोमसु वर्तते। रक्तारुणाङ्गी शुभ्राक्षी सुलेखनविलेखिनी ॥ १०३॥ मातुःप्रिया हासबन्धसन्धुक्षितमनोभवा। प्रचारगतसंत्रासा महाविद्युत्प्रभावती ॥ १०४॥ आकर्णपूरा कर्णोत्थश्रवणालसगामिनी। मनुसङ्कल्पसंरोभाविरुद्धा गतिशीलिनी ॥ १०५॥

<sup>९. 'पगिभें', २. 'त', ३ 'हा', ४. 'तिः' घ. पाठः. ५. 'त',
६. 'या' ग. पाठः. ७. 'स' घ. पाढः. ዼ. 'पा' क. ख घ. पाठः. ६.
भी' क. ख., 'क्ष्व' ग. पाठः. ९०. 'क्ष्मवान्' क. ख. पाठः,</sup> 

वीरद्रहा संस्पृहर्णायाभिलाषयुता गता। अग्रमवृत्तवावायपाद्साङ्गालेतर्जनी ॥ १०६॥ वामा वामायुषा र्खाणां युक्ताङ्गानि विधायनं।। स्वप्रमाविद्धबोमत्सा रोचिष्कृतपरिच्छदा ॥ १०७॥ विद्योतमाना ।नेम्नामा जलप्रकृतिरञ्जनो । सुशीला लक्तसर्वाज्ञा वैज्ञा वर्तुलकण्टकाः ॥ १०८॥ स्फुरत्यमं जित्रधनुर्मञ्जुवाग (ति ? मि)तप्रभा। सीमाकृतविनिभेंदो महोष्मा भरवीक्षणः ॥ १०९॥ आकर्णकृतचित्तार्था व्यावृत्तास्यः प्रकल्पितः। जध्वेरेखायसंक्रिक्षरेखात्रयमलीमसा ॥ ११०॥ जरुपभः पाँद्युद्क्षः कृमिविध्वंसतत्परः। एरण्डद्र्ञानौत्सुक्यसिद्धमन्त्रप्रभाववित् ॥ १११ ॥ अनथौषधसर्जाची रतिप्रियमहौषधः। इन्दिराधीं स्वक्रमावकृतर्धास्त्यक्तदेशिकः॥ ११२॥ रक्तप्रियः स्वर्णकण्ठः कृतमालिन्यभूषितः । वृत्तास्यः प्राग्धृतिवारा व्यायत्तकपिलाननः ॥ ११३॥ सोद्भेदमन्दवचनः सदान्यत्र कृतस्थितिः। आवृत्तजङ्घालस्य + स्याद् चीरव्रणपीडितः ॥ ११४ ॥ महोर्रस्कः पाणिवेषधृतिभिचेतनाङ्गकः। मानुष्यधीवृत्तादीकः प्राणघोषस्मयावहः ॥ ११५॥ प्रेमानुबन्धी कुक्षिस्थः प्राग्वृत्ती विनिवेशितः। अक्केचाः प्रामिनावर्जस्विभ्विरुद्धः कवोष्णवान् ॥ ११६॥

१. 'स' क. पाठः. २. 'विव धा' ख. पाठः. ३. 'प्रकरतर्जनी' ग., 'प्रकृतर' ख. पाठः. ४, 'पा' घ. पाठः. ५. 'दर्शित' क. ख. घ. पाठः. ६. 'जिह्नाम' क. प्रेटः. ७. 'प्रेक, 'ष्टे' घ, पाठः. ८. 'त्करः पा' ग. पाठः. ९. 'प्रमाणव' घ. पाठः. १०. 'त्ते' क ख घ. पाठः. ११. 'तिः' क. ख. पाठः . १२. 'स्त्रविकः' घ. पाठः.

स्वर्गन्धी पुष्पमाल्यावी विरुद्धमतिरीशिता । व्यायामीधिषणैः प्राज्ञः स्वयं विधृतकण्टकः ॥ ११७॥ मलापहा त्यक्तगातिः स्वच्छधी रक्तॅनेत्रवान् । अरुणाङ्गसिराबन्धः क्षत्रीलः कोमलप्रियः ॥ ११८॥

स्निग्धप्रियस्नेह्महाप्राणवान् घोषवान् स्फुटः । वेलानिष्टृत्तसर्वस्यः प्रोषितः प्राग्धियां वदेत् ॥ ११९ ॥

अहीकः प्रोज्ज्वलवप् रक्तसर्वस्वदैहिकः। इरासर्वस्वसन्त्रासः प्रेमलोभैः कृताश्रुहा॥ १२०॥

अभ्र्चलश्चित्रधर्नुः प्रपँदाचितधृलिकः । मलभृयिष्ठसुनखः कृर्तसर्वोङ्गलक्षणः॥ १२१॥

अपाद्रोमा विवुधः कृतज्ञः कृत्तजीवनः । अशोवधिर्मन्देहासः स्वप्रियप्रेमबन्धनः ॥ १२२ ॥

अधंप्रियः क्वेशसहः कृतसर्वस्वजीवनः। अमालिन्यविधिः स्वच्छद्रछायापहृताधिकपदः॥ १२३॥

अमानुष्यगतिः स्त्रुणो विनिन्दितकथोऽबुधः। अप(क्र क्ष)पाती विद्यानामनर्थप्रदसिकयः॥ १२४॥

विशिष्टधीः स्वायुधहृत् स्वयंहारः कृताङ्गकः। जान्द्रेदनविश्ठेषविष्टृत्तगतवाहुकः॥ १२५॥

एकानुयायी गतभीः प्राणवींन् मन्दभाषणः। अवज्ञा त्यक्तमधुरा वीर्यहत् कामदोहिनी ॥ १२६॥

 <sup>&#</sup>x27;का' ग. पाठः. २. 'मो' क. ख., 'मं' ग. पाठः, ३. 'णं' ग. पाठः. ४. 'त्र' ख. ग. पाठः. ५. 'भ' घ. पाठः. ६. 'रः' ख. ग. पाठः. ७. 'चलाचि' घ. पाठः. ८. ति' ख., 'त्त' घ. पाठः. ९. 'न्दमहाः स्व' क. ख. पाठः. ९०. 'स्व' क., 'ण्ड' ख. पाठः. ९१. 'धिस्वच्छच्छाया' ख. घ. पाठः. ९२. 'विक्वदः' ख. ग. पाठः. ९३. 'की' क. ख. पाठः. ९४. 'वन्म', ९५. 'धै' घ. पाठः.

सर्वप्राज्ञप्रहाणिश्च मनुकल्पसमुद्भवा । अवरूपरन्ध्री सत्कल्या विमुक्तारैतिरस्त्रियः ॥ १२७ ॥ केशगन्धी बालुकया मुक्तसर्ध्रचसङ्गता। पराभवित्रीवैरिण्यः कंपिलाभिविमित्रीनी ॥ १२८ ॥ प्रतिरोघो च्यूहर्नीयः सर्वदृष्टिविरोधिका । अनन्तरत्नी बालिइया विष्णुकण्ठी कपिज्वला॥ १२९॥ प्रतिपत्पीठसम्बन्धनिसर्गपरिचारिकाः। व्याभिचारी परिन्यूनपरिपक्षाः प्रतौद्कः ॥१३०॥ वृत्तिवश्यः साध्यपदुः प्रीतिवश्यः प्रिया गदुः। उदुम्बरोष्ट्यामलकी दन्तवासा वसुस्तनी ॥ १३१॥ अर्थोन्नतस्तनी नम्रस्तनी कुम्भस्तनी स्तैनी। विद्युँच्छटा वीरचँरा सानुगायतेमूर्घजा ॥ १३२॥ अगृह्यमाणलहरी तुल्यविद्योतिताह्या। अचिरप्रेमनिपुणपरिकल्पितवैत्सला ॥ १३३॥ संवीतकटिसंसैक्तगडुवर्तिः परा हरी। इन्द्रिराशैतिरस्त्री च महनीयप्रमोदिका ॥ १३४॥ स्वरूणी सिद्धिलवकी मालेष्टी घारणी विभुः। मायावती कालहातः सिन्दूरियदिशिका ॥ १३५॥ अयस्कान्तगतिः शीघ्रयोगातरारिष्टदा । विभागदायिनी भाषा कम्बुकण्ठी स्वयंगता ॥ १३६॥

<sup>9. &#</sup>x27;ग' ख. पाठः. २. 'ध्रच' ग., 'त्प्रचयं गता' घ. पाठः. ३. 'भक्ष भ' ग. पाठः. ४. 'ल', ५. 'तुद्धियः ।', ६. 'अपि ।' क. ख. ग. पाठः. ७. 'द्या' ख. पाठः. ८. 'व' ग. पाठः. ९. 'त्त' क. ख. ग. पाठः. १०. 'दि' ग. पाठः. ११. 'परिप्रे', १२. 'वाससा ।' क. ख. घ. पाठः. १३. 'यु' ग. पाठः. १४. 'ति', १५. 'र', १६. 'ला' घ. पाठः.

वयस्यारतिरस्त्री च महापुष्पप्रदायिनी। अनोगतिरनीज्ञाख्या वर्तुलावतेनांभिका॥ १३७॥

नविषया प्रेमरतिर्वह्वायासिष्यया पुनः । मांसगन्धी रोहितदा प्रसन्तिः प्राणवाहिका ॥ १३८॥

जहनीया जलसहिः सूत्रगन्धसृहिष्णुता । हेतुकार्यगतिः सूक्ष्मा यावकादिप्रभानुगा ॥ १३९॥

तृष्णातुगा मनो नाम मनुः कण्ड्वौद्यारोधरः । महोत्पलनिभः ज्ञान्तः सेवावृत्तिरमन्दभाः ॥ १४० ॥

वक्रोक्तिस्तज्ज्ञसंभाषा विरुद्धाव्यभिचारिका। वैतृष्ण्यं क्षेत्राहानिश्च डुण्डुभवातिमाकृतिः॥ १४१॥

विद्योतमानसंस्पृष्टविलोचनविद्षकः। कार्पासर्रेतिसंसक्तविद्वत्पावकरञ्जितः॥ १४२॥

कपोलतलसंसिक्तकृष्णाम्नातकरिजना । अयोमयी गुक्कगतिर्मनुर्घान्यगतिस्फुरः ॥ १४३ ॥

रोमन्थवृत्तिता च स्थादयोवृत्तिरक्नतुदः। आयसी गरुडोपेता रोचिष्मत्यपि कर्करी॥ १४४॥

विशोधनी मार्जनी च महाशुँक्कफणावृता। आस्तीर्णश्चकरुगणिकांनुमधंप्रतिमाकृतिः ॥ १४५॥

वेतसानुगतिश्चैव सोमभाः सवितृश्रभः। अइयामः कपिलः पिङ्गो रक्तधर्मा रवित्रियः॥ १४६॥

<sup>9. &#</sup>x27;फलप्रदा', २. 'भ' क. ख. घ. पाटः. ३. 'ज्व' ख. घ. पाटः. ४. 'तिरसं' क. ख., 'रितरसं' घ. पाटः. ५. 'वस्था द्यावृ', ६. 'रो' घ. पाटः. ७. 'वृक्णफलव्रता' ग., रक्णफ' घ. पाटः. ८. 'रुक्णग' ग. पाटः, ६. 'तो' ख. घ. पाटः. १०० 'व' घ, पाटः.

वास्तोष्पितर्रुषिजतगी(ः) केराकारमुखंप्रभः। मन्दाह्वया मन्दगतिर्मन्द्धिर्मन्द्सुस्वरः॥ १४७॥ अधिष्ठानगतश्रीमत्कण्ठनालोत्थितः परः। अभिप्रायप्रियः प्रेमा सङ्गीतकनिवाचकः॥ १४८॥

इति स्कान्यशारीरके संज्ञाध्यायो नाम प्रथमः॥

#### अथ द्वितीयोऽध्यायः।

एवं तावत् खरूपसिद्धचर्यं सर्वासां रेखाणां संज्ञास्तास्ताः विकटादिलक्षणानां च यथासम्भवमुक्त्वा स्वरूपं तावत् प्रदर्यते । तत्रैतार्वानर्थसंक्षेपः । प्रेक्षकस्तावत् प्रथमं स्वं नियममाचरन् सर्वं प्रेक्ष्यलक्षणं तटस्थलक्षणं
चावलोक्य स्वहृदयेऽवधार्य स्वमात्मानं नित्यसिद्धपरमेश्वरैकरूपतया संकल्प्य ततो वदेत् । तत्र को नियमः कश्च प्रेक्षकः कश्च तटस्थः कः प्रेक्ष्यः
तल्लक्षणं च किम् इति चेत् । अत्रोच्यते — यः खलु नियमवान् श्वासादेपरिश्चितनिपुणः प्रत्यक्षादिप्रमाणादिषु कुश्चलः पुराणेतिहासादिषु च सत्यसङ्कल्पः सर्वसाधारणदयः सांसिद्धपरमेश्वरज्ञानः परितृष्टहृद्ध(य? योऽ), विश्वेणो
विद्वान् समाराधितगुरुपादावाप्तस्कान्दशारीरकरहस्यः, स प्रेक्षकः । तिन्नयमश्च सः, यः खल्वपररात्र उत्थाय संशोधितपादहृदयमस्तकादिःपरीक्षितविश्वस्तप्राणायामसञ्जनितम्लाधारागतनासारन्त्रपुटिवानिस्मृतवायुविशेषावगमपुरस्सरं कृततंत्तद्विषयप्रवृत्तिः ज्ञापितसर्वप्रवृत्तिश्च ईश्वरश्च स्वामेलिकिः।
तटस्थश्च सः, यः प्रेक्षकस्य इष्टिगोचरंगतः । तत्रे इष्टिगोचरंगतत्वेऽपि

<sup>9. &#</sup>x27;जगती के', २. 'ख: प्रभुः'।' ग पाठः. ३. 'क्षि' घ पाठः. ४. 'पावकः' ख. पाठः ५ 'रे' ग. पाठः ६. 'य: प्र'ख, पाठः ७. 'पिटकादि' क. ख. घ. पाठः. ८. 'वदर्थ', ९. 'किवि' ग. पाठः. १०. 'सा क. ख. ग. पाठः. १९. 'सः प्रे' क. ख. पाठः. १२. 'श्रे', १३. 'प्र', १४. 'रं' क. ख. ग. पाठः.

न सर्वेषां तटस्थतां, किन्तु समयासिद्धानामेव । कोऽयं समयः । यस्तेन संक्छर्मः । स द्विविधः । तात्कालिको नित्यश्च । तत्र तात्कालिकः — यदाकदाचिद् यंकञ्चिद् यँःकश्चित् प्रच्छति यत्किञ्चिदात्मानं प्रति वा स तात्कालिकः । स च देशविशेषायतः । देशश्रात्मना सङ्गलितः । अन्यश्र सः, यो नियमेनात्मनाविष्ठिते देशे यःकश्चिदागत्य प्रच्छति, तत्र तं प्रति वदनाय कल्पितः । पुनरपि द्विविधः । एकार्धशरपातं जङ्गमानां तटस्थता-कल्पने देशं परिकल्प्य तत्र तदन्तर्गतानां तटस्थतामवधारयेत् । जङ्गमाश्चात्र मनुष्याः मनुष्यविषयत्वात् प्रश्नस्य । यदि जङ्गभविषयत्वं प्रश्नस्य, ततः जङ्गमानामपि तटस्थता । कचित् पुनर्मनुष्यविषयेऽपि जङ्गमानां तटस्थता जंङ्गममात्रविषये च मनुष्याणाम् । क्वचित् स्थावराणामपि प्राणभाजां वृक्षादीनाम् । कचिर्द् मित्त्यादीनामपि । शरपातश्च द्विविधः । धनुषः प्रयु-क्तस्य शरस्य पातः स एकार्धं शरमात्रस्य च पातः सोऽप्येकार्ध इति । तत्रायुःप्रश्रे तावत् शरमात्रस्य पात इत्यवधारणीये व् । तत्रापि स्थावराणां तटस्थत्वे वीरेण धनुषः प्रयुक्तस्य शरपातः । इति । जन्मनि तु पृष्टे पक्ष्या-दीनामपि तटस्थता । एवं तटस्थसङ्ग्हः । प्रेक्ष्यश्च सः । यैः व्याधितो वा कार्यगामी पुत्री वा यद्यदिच्छन् ज्ञातुं शुद्धान्तःकरणः परिपक्रमानसः पश्चा-त्तापादिनां हृदयगतसकलचिन्तनीयवस्तुसर्वस्वः स्वाकारेङ्गितादिव्यञ्जितः तत्तद्भावः दैवज्ञदर्शनसमुत्सुकहृदयः मार्गे तत्ति विषये तं पृच्छन् कमाद् दैवज्ञमन्दिरमभ्यागतः तत्र च तं दृष्टवा प्रसन्नहृदयस्ततो हर्षितनिजपरिवारः स्वयं च प्रसन्नदृष्टिः । स एवम्मूतः प्रेक्ष्यो नाम नच न इत्यविवादिसिद्धम्। तत्र भागा अवगन्तन्याः — यत्र स तिष्ठति तस्य ज्ञेयत्वाद् दश दिशः उ-न्नतो निम्नश्च इति । तत्र यद्येकस्मिन् भागे क्षणमात्रं स्थिति विना सत्र-रति प्रेक्ष्यः, तचैकं रुक्षणमिति पृथगवगन्तन्यम् । तस्य च फरुं यस्तद्विषयः तस्य चञ्चलतौं। यदि प्रेक्ष्यापेक्षया कश्चित् प्रच्छक आगच्छति तत्रापीयमेव वार्ता । विशेषेस्त समीरणसमीक्षाप्रधानेन कविना समाहितेन तत्र वक्तव्यं फलजातम् । लक्षणान्तराणि तु तत्रोपकरणभृतानि । इति ॥

१. 'ता तावत् कि', २. 'तः सः । स' ग. पाटः. ३. 'यः प्ट' क. ख. घ, पाटः. ४. 'दादित्यादी', ५. 'यः' घ. पाटः. ६. 'ऽपीतरे' क. घ. पाटः. ७. 'यश्राव्या', ८. 'ना सकलकथनानि', ९. 'गैं तिद्वि', १०. 'ता प्रे', ११. 'षः किन्तुं समीक्षा' ग. पाटः

तत्र प्रथमं मण्डलालक्षणं दश्यते —

ललाटमध्यमा कृष्णाकारा यृत्त ररिष्छदा। मध्यस्थहीनवर्णा च सा स्यादुक्तमगामिनी ॥ १॥

इति । या खलु ललाटमध्ये वृताकारपरिच्छदा कृष्णाकारोत्तमगा-मिनी रेखा सा मण्डलेति शेषः । ललाटस्थलं आदेशमानपरिमितेन दण्डेन परिमायं दर्धितः वृत्ततश्च ययाकयाचिद् रज्ज्वा तदायते परिमाणे जाते ज्ञाते च या ललाटमध्यगा मध्यतलं प्राप्ता कृष्णवर्णा उत्तमगामिनी, उत्तमं नाम ब्रह्मरन्ध्रं तं गन्तुं शिलं यस्याः सा । अस्याश्चोत्तमगामिनीत्यनेन फल-मप्युक्तम् । योऽनया लेखयाङ्कितः स उत्तमो मवतीति । उत्तमत्वं च स्वकुलोत्तमत्वं धर्मेणार्थेन कामेन मोक्षेण वा । रञ्जनशक्तयेति वा केचित् । इति ॥ १ ॥

ततोऽधःस्थिता रेखा वर्तुला इत्याभिष्रेत्र तक्षशणमाह —

मन्दाकारं च तिलकं या स्मार्थित तिहिदास्। तस्यास्तु सुभगो विहास् रम्यः सर्वजनिवाः॥ २॥

इति । या तु मन्दाकारमस्फुटाकारं तिलकं खद्शने सित तिह्नदां समारयित तस्याः कारणात् रम्यः रमणीयवेषः सुभगः सौमाग्यवान् ऐश्वर्थादिसम्पन्नः सर्वजनप्रियः कमाद् भवति तद्वान् नर इत्यर्थः । अत्रापि लक्षणेनैव फलसिद्धिद्योतिता इत्यवगन्तव्यम् ॥ २ ॥

संज्ञाया लक्षणम ह---

नासासञ्जातरेखा या दीपनी चौतितप्रमा। पूर्वाधारतया भाति प्रोताकारा पृथग् जने ॥ ३॥

या दीपनी दीपनशीला नेत्रयोरित्यध्याहर्तव्यस् । जुयोरिति वा । द्योतितप्रभा द्योतिता प्रभा यया । प्रभेति प्रभाकारा नाक्षोच्यते । सा द्योतिता यया इति विग्रहः । पूर्वाधार(त)या पूर्वोक्ताया वर्तुलाख्याया रेखाया आध्यार्तया पृथग् भाति जने सा संज्ञेति शेषः । अत्र संज्ञापदेन फलमुक्तं, विशेषतः संज्ञावान् भवति तद्वान् नर इति ।। ३ ।।

१. 'णादू', २ 'य' घ. पाठः.

धुनोरुपरि या रेखा कुत्रचित् कुहचिच या। विभाति तस्याः सर्वायुर्वीसन्तीलक्षणं पुनः॥ ४॥

पुनर्वासन्तीलक्षणमुच्यत इत्यर्थः । (प्रथमञ्चास्यां नयः । ?) या भुवो-स्पिर एकत्र उभयत्र वा विभाति सा वासन्ती, तस्याः सर्वायुः फलम्, इत्येवं फलं लक्षणं चाननैवोक्तं साक्षादिति द्रष्टव्यम् । लक्षणप्रतिज्ञा फलप्रतिज्ञाया अपि उपलक्षणत्वेन योजनीया । अन्यथाप्रतिज्ञातकथन-प्रसङ्गात् । एवं यत्र यत्रैकत्र प्रतिज्ञा तत्र प्रतिज्ञान्तरमप्यध्याहर्तव्यम् । सिद्धाया एवोपलक्षणत्वेन योजनं वा । अत्र वासन्तीति नामप्रहणेन रेखायाः कालसम्बन्धप्रत्यायनेनासुर्लक्षणत्वमुक्तमिति हृदयम् ॥ ४ ॥

या वै कपिछवर्णा स्यान्नासापुरमनुत्तरम् । गन्तुं अवृत्ता तां विचात् पिङ्गलेति शुभस्थितिम्॥५॥

अनुत्तरं खलु नासापुटं, न उत्तरं यस्य नास्ति उन्नततरं तदनुत्तरम्, एवम्भूतं नासापुटं गन्तुं प्रवृत्ता गमनाय किन्निदुन्मुखी किपलाकारा या रेखा तां पिङ्गलेति विदुः । शुभस्थितिं च तामिमद्धाति देवज्ञः इति पि-ङ्गलालक्षणवाक्यस्यार्थः । अत्र श्रूमध्यादारम्य नासापुटपर्यन्तमुन्नतस्थलेन वा नासामध्यरूपेण मागेणो(प १ म)यपार्श्वगतेन वा निम्नेन स्थलेन स्फुट-मागता शुभस्थितिं मङ्गलेः सह तत्र तत्र तद्वतः पुरुषस्यावस्थितिं सूचयतीति भावः ॥ ५॥

स्मृताया रक्षणमाई —

हनुपदेशवर्तिनी सुसङ्गतासनागता। करेण सङ्गतिं पुनः करोति जीविनावधि॥ ६॥

इति । अत्र येत्युपश्लेषः सङ्गहकृतः । हनुप्रदेशं, हनुर्नाम नयनाधः-प्रदेश उन्नतस्त्रः, तमागतः तत्र वर्तितुं शीलं यस्या इति वार्थः । सुसङ्गतया समागता सुसङ्गता नाम नयनाधोभागगता या रेखा विकाररूपिणी न फल-स्चनी तया सङ्गता । शेषेण फलकथनम् । करेण हार्यद्रव्येण सङ्गतिं करोति अभिलषणीयद्रव्यं प्रापयतीत्यर्थः । अस्यास्तु रेखायाः स्मृतेति नामकरणं जातिस्मरत्वदायित्वमस्य स्चयतीति ॥ ६ ॥

१. 'भिनद्ति' ख. पाठः. २. 'ह या ह' ग. घ., 'इ सा है' क. पाठः.

या कपोलतले साक्षाद् विचोतितसुखाकृतिः। विभाति रेखा सततं चतुरङ्गलं(दी)र्घतः॥७॥

अनेन शेफालिकाया लक्षणमुच्यते । संज्ञा शेफालिकापुष्पसवर्ण -त्वात् । कपोलतले चतुरङ्कलपरिमिता रेखा शेफालिका नाम । तस्याः फलं विद्योतितमुखाकृतित्वम् । विद्योतितं मुखम् आकारश्च यया इति ॥ ७॥

हेमन्तिकालक्ष गमाह —

चिवुके रोमसंस्थाने रेखात्रयविद्धिता। था वर्तते निखमेव तस्या हेमन्तसंहृतिः॥८॥

चिबुकेषु रोमस्थानेषु रेखात्रयविद्षिता परितो रेखात्रयेण विद्षिता विस्पष्टीकृतेति यावत् । नित्यं वर्तते या रेखा चिबुकाद् ईवेमुख्यधरोष्ठपर्यन्तं तस्यौ निमित्तभूतीया हेमन्तसंहृतिः फलं भविष्यति । हेमन्तकाले मरणं भविष्यतीति यावत् । अत्र हेमन्तकाले मरणोक्त्येव हेमन्तस्य विशेषोक्त्य-भावाङजन्मानन्तरं यो हेमन्तः संजायते तत्र मरणं, हेमन्ताक्षरसंख्यातसंवत्सरे वा इत्युक्तं भवति ॥ ८॥

धारिण्या लक्षगमाह --

इमश्रृण्यर्धगता या तु वर्तुलाकारसंस्थितिः। नासां धारयतीवास्ते घारिणीं तां विदुर्वेधाः॥९॥

दमश्रूणि नासाया अधोभागपर्यस्तांनि । बहुवचनं स्थलभेदिववक्ष-यैव । नासापुटयोरयोभागौ गण्डाधोभागश्च इति तान् प्रदेशानभिसंबध्य वर्तुलाकारसंस्थितिः वर्तुलाकारेण वृत्ताकारेण संस्थितिः संस्थानं यस्याः सा तथा । नासिकां धारयतीवास्ते पुरुषे नासिकामियं धारयतीवास्ते स्थितिं करोति तां धारिणीं विद्वः । अत्र फलं धोतितम् । अस्याः परमधर्महेतु-मूतायाः आयुर्धारकत्वमस्ति । अतितरामुज्जूम्भते तद्दत आयुरिति ॥ ९ ॥

भावः पश्चमधानत्वाद् वर्णानां हेमसमभा।

<sup>9. &#</sup>x27;लसंयता ॥' क. पाठः. २. 'ध्वेंसध' घ. पाठः. ३. 'या', ४. 'त क. पाठः. ५. 'न्ता' ख. ग. घ. पाठः.

अनेनार्धेन लक्षणमुक्तम् । वर्णानां पत्रसंख्याप्रधानत्वाद् यो भावं एकत्र सौ द्देमसप्रभा नाम रेखा ॥

फलमाहोत्तरेण—

अस्या एकमुखस्थायाः कान्तिपोषः फलं मबेस् ॥ १०॥ अस्या उक्तलक्षणायाः कान्तिपोषः क्रमेणै क्रभेण भविष्यति फलं यचेकमुखस्थता भवेत् एकस्य पुरुषस्य नित्यमुखस्थिता भवेत् । एकस्मि-न्नेव मुखे श्थिता इति वार्थः ॥ १०॥

महाजवाधरोष्ठस्याप्यधस्तादेकवर्तुला।

एतल्रक्षणम् । अधरोष्ठस्याधस्तादेकांशे वर्तुलाकारा ओताकृतिः प्रो-ताकृतिर्वा या रेखा अस्या नाम महाजवेति ॥

फलं चोच्यते -

दुर्गन्धिः पलगन्धिर्या महापुरुषद्वसः॥ ११॥

इति । फलत्रयमेतत् । अंशकत्रयं तस्या विद्यते, यथासम्भवं तत्फ-लम् ॥ ११ ॥

र देवगतेर्रुक्षणमाह—

विकारावस्थिता रेखा विद्यते सर्वजन्तुषु ।
नयनाधः प्रदेशेषु तस्याः प्रश्लाद् विदुः पराम् ॥१२॥
इति । अत्रायमर्थः — सर्वेषां जन्तृनां नयनाधः प्रदेशेषु विकारभुता काचिद् रेखा विद्यते । ततः पश्लात् ततोऽव्यवहितानन्तरं या तां परां पश्लाद्माविनीं दैवगतिं विदुः । अस्याः फलं च नामत एवोक्तम् । दैवमेव सर्वपुरुषार्थसाधकमेतेषां येषामेषा विद्यत इत्यवगन्तव्यम् । तत्र च विशेषः । यावन्नयनदीर्घं गत्वा यदि परिसमाप्येत ततः फलसाकल्यं, वै-कल्यं तु विच्छेद इति । स्लीणां तुं व्यवहितस्य तृतीयस्य इनुप्रदेशसन्धौ जायमानस्य रेखालक्षणस्य फलमेतत्। नाद्यस्य नयनसन्निहितस्येति ॥१२॥

<sup>9. &#</sup>x27;व: प्रोक्तः सा' क. पाठः. २. 'स' ख. ग. घ, पाठः. ३. 'ण फलं भिविष्यति ए', ४. 'देवताग' क. पाठः. ५ 'म्।। अ' क. ग. घ. पाठः. ६. 'तद्यव' क. पाठः.

कान्तेर्लक्षणमाह —

नासापर्यन्तभागासु नेत्रान्तं याबदिष्यते । तस्यास्तु मध्यगामिन्याः फलं कान्तिमहोद्यः॥१३॥

अत्रैव हनुप्रदेशादुपरि स्वमध्यगताया नासापर्यन्तभागमारभ्य नेत्रा-न्ताविष नर्तभानायाः शिखराभ्युपेतायाः कान्तिसंज्ञायाः फठं वहोदयः महानुद्यः, स एव कान्तिरित्युच्यते । अत्र महोद्यशच्देन कर्मसमृद्धिरि विविश्वता, अन्यथा श्रेयोरूपस्य महोद्यस्यैवासिद्धः । तदनेनैतदुक्तम् प्रथम एव वयसि कर्मजातमनुतिष्ठंस्तत्तद्वयपि तत्तदुचितां कियां कुर्वस्त-स्मिन्नेव जन्मनि स्वामिल्पितं श्रेयो लभत इति ॥ १३ ॥

कृष्णालक्षणमाह —

सिक्षियौ वर्तते या तु स्वेच्छापरिकरस्मृतिः। तस्याः फलं लक्षणं च तदन्तः कल्पिताघरे॥ १४॥

या स्वेच्छापरिकरस्मृतिः स्वेच्छया परिकरेषु स्मृतिः स्मरणम् इति फलविषयेऽर्थः। स्वेच्छा च परिकरश्च स्वेच्छापरिकरौ ताभ्यां स्मृतिः स्मरणं यया इति वा। स्वेच्छापरिकरस्मरणं च स्मारियतृत्वमिति लक्षणपश्चेऽर्थः। एवंरूपैवंफला च या सिन्निधौ स्थिता नासापर्यन्तमारभ्यानेत्रान्तं वा क्व-चिद् विच्छेदना वा सा कृष्णा। अनेन च लक्षणं फलं चोक्तम्। अस्या विषयभेदमाह — कल्पिताधरे कल्पिताधरोष्ठे प्रश्चस्ताधरे पुरुषे। तदेतल्ल-क्षणं नान्यत्रेति। अधरस्य च प्रशस्तत्वं प्राकट्यमात्रं न प्रसिद्धिः। प्राकट्यं च हुण्डुभवर्णतादिक्षेणेत्यवगन्तव्यम्।। १४।।

भारतीलक्षणमाइ --

नेवान्तात् विशिषा या तु कर्णान्तं वसरेत् पुनः। इयमावर्तगर्ताणैविकारेश्वलक्षिता॥ १५॥

एवं मृता भारतीसंज्ञेत्यध्याहारः । क(टाक्षं १ णीन्तं) नेत्रा(न्तं १ न्ताद्)

<sup>9. &#</sup>x27;क्ष्माह' ख. ग. पाड:. २. 'रि.स' ख. पाठ: ३. 'लुक्टेयं तत' क. पाट:. ४. 'छ्णाया छ' घ. पाठ:.

या त्रिशिखाभिर्न्यामाति आवर्तगर्ताद्यैः । आवर्तो नाम शृङ्खलाबन्धः, गर्तश्च वर्तुरुता, आदिशब्देन विवर्णता, तैः सहिता । अत्र फलं विशृङ्खलाप्रतिहत-नानारूपफललामसम्पत्समृद्धिहेतुम्तसकलगुणसंपन्नवा(न्प्र १ क्प्र)सर इति संज्ञयैव सिध्यतीति पृथङ् नोक्तम् ॥ १५ ॥

> अघरोष्ठाघरे भागे चापाकारा तु या निजम्। रूपमन्तर्भुखीकृत्य रेला तिष्ठति सोत्तरा॥ १६॥

इत्यनेन मानुष्यगाया ठञ्जणपुच्युते। अयमर्थः — या अधरोष्ठाधर-प्रदेशे अधरोष्ठादधः प्रदेशे चापाकारा निजं रूपं प्रत्यन्तें मुखं कृत्वा तिष्ठति सोत्तरकालभाविनी रेखा मानुष्यगेति यावत् । मानुष्यं नाम मनुष्यायुक्-च्यते । तद् गच्छतीति मानुष्यगा इति संज्ञार्थः । तदनेन शतायुष्ट्वमनया रेखाया पुरुषस्य द्योत्यत इति ॥ १६॥

गतेर्रुक्षणमाह---

भुनोहपरि तत्स्थानं व्यामोति निजवर्तनी। या छलाटमभिव्याच्य स्थितासा गतिहच्यते॥ १७॥

(इति ।) या निजं स्थानं ठठाटाख्यमभिन्याप्य तदेव निजवतिनी तत-स्तामभिन्याप्नोति सा गतिः गत्यभिधानाँ रेखा । न्याप्नोतीत्यस्यायमर्थः— निह जातु कश्चिदनया रेखया भ्रुवोस्परिभागं गतयासङ्गतोऽविन्छिन्नया दृष्टः, तथापि न्याप्तिरपेक्षि(तं ? ता ।) अन्यया न शतायुष्ट्वंसिद्धिरिति ॥१७॥

> सूक्ष्मा तर्क्वदेशस्था सापि व्याप्नोति तत्स्थलम् । निजा तु वर्तनी सैव सापि पूर्वायुरीरयेत् ॥ १८॥

या पुनस्तद्ध्वेदेशं व्याप्नोति तत्रस्था सा प्वीक्तमेवायुःफलमीरये-दिति द्योतयित, सा तु स्क्ष्माभिधाना । अत्र स्क्ष्मेति संज्ञ्येतदाह — विच्छेदोऽत्र विशेषतः परीक्षणीयः । यदि विच्छेदः कचिद् दृदयेत, न तस्य पूर्वीक्तायुस्सिद्धिरिति ॥ १८ ॥

१. 'तेराव' ख ग. पाठः २. 'थं: अ' क पाठः ३. 'ज', ४. 'न्तं मुखं' घ. पाठः ५. 'ध्य', ६. 'स्त', ७. 'ना सा रे' क पाठः ८. 'ति तस्या' ख., 'ति अस्या' घ पाठः ९. 'ध्य' क पाठः १०. 'तिं', ११. 'येद् यो' ख. ग. पाठः १२. 'स्यते न' क. पाठः

तदन्तर्वर्तनी भूयो व्याप्य पर्यन्तयोर्द्धयोः। तिष्ठन्ती सा धनिष्ठः स्याल्लक्ष्मीसम्यत्करीं विदुः॥१९॥

या पुनस्तदन्तर्वर्तनी तदन्तर्भागदेशवर्तनी तदन्तर्भागदेश एव वर्तनी मार्गी यस्या इति विग्रहः । अन्तःशब्देन तद्ध्वभाग एवोच्यते । छठाटमध्यप्रदेशत्वात् तत्प्रयोगः । मध्यविषयश्चान्तःशब्दो दश्यते । भाग-देशशब्दौ त्वेकदेशविषयतया योज्यौ । तदनेनैतदुक्तं भवति —या छठाट-मध्यगा पर्यन्तयोर्द्वयोर्भागयोर्यावद् गत्वा मध्येऽविच्छेदेन तिष्ठति सा धनिष्ठा नाम । अस्याः फलं विभूतिः संपत्समृद्धचादि । इति ।। १९ ।।

कम्बुरेखालक्षणमाह —

कण्ठनालं गता या तु कम्ब्वाकारा तु मूलतः। सैव कम्बुरिति प्रोक्ता तदूर्ध्वस्था तु कारणम्॥२०॥

चतुर्थेन पादेन कारणरेखायाः । अयमनयोर्थः — या खलु कण्ठ-नालं गता कण्ठम्लादारभ्य कण्ठमध्यस्थायाः सिरायाः सन्निधिं यावद् वर्तते सा वृत्ततः कम्ब्वाकारा नाम । मूलतस्तु कम्ब्वाकारा नायामतश्च, सा कम्बुरिति प्रोक्ता । तद्ध्वदेशस्था कण्ठमध्यभागगता न उपरि वर्तमाना कारणसंज्ञा इति ॥ २० ॥

अनयोः फलम् —

अव्यक्तिर्घावदेतस्या जीवमाप्नोति युष्करम् । गुणित्वं च मवेदस्याः क्षयं यावन्मनीषिणाम् ॥२१॥

अस्यार्थः — एतस्याः प्रकृतायाः कम्बुरेखाया यावन्तं कालं गत्वा अव्यक्तिः, तावन्तं कालं तद्वानसौ नरो जीवमाप्नोति न जीवविच्छिन्नो म-वित, प्राणवानिति यावत् । इति कम्बुरेखाफलम् । अस्याः कारणमृताया यावत् क्षयो मवति, तावन्मनीपिणां गुणित्वं वर्तते अविच्छिन्नं भवति । उत्तरकालं त विच्छिन्नं भवेदिति कारणरेखाफलम् । मनीपिणामित्यनेनैत-दाह् — मनीपिणामेव विदुषामेवैषा सम्भवति नान्येषाम् । अतश्च विदुषामेषां लक्ष्मणमिति ॥ २१ ॥

९. 'बृतन्ततः' ख., 'वृतत्ततः' ग. पाठः, २, 'पां' ख. पाठः,

कर्णतिबृरेखालक्षणमाह —

अविच्छिन्नं तु ताटङ्ककर्णात्पलमुखैः द्यु भैः।

यस्य कर्णं प्रशंसन्ति सोऽयं विद्वद्धनो भवेत्॥ २२॥

(इति।) यस्य खलु कर्णं लोकाः प्रशंसन्ति कर्णमुद्दिश्य प्रशंसां
कुर्वन्ति ताटङ्ककर्णोत्पलमुखैः द्युभैः लक्षणैरलङ्कारैनी तस्य कर्णत्विड् विद्यत
इति कल्पयितुं शक्यम्। सा पुनर्यस्य विद्यते स विद्वद्धनो भवेत्। विद्वांस
एव धनं यस्य स विद्वद्धनः। तेभ्यः सर्वदा सम्पद् भवतित्यभिप्रायः। अत्र
यस्य ताटङ्कादिभिः कर्णं प्रशंसन्ति लोकाः तस्य कर्णत्विड् रेखा इति
लक्षणं, तद्वान् विद्वद्धनो भवेदिति फलमिति द्रष्टव्यम्।। २२।।

भागेव्या लक्षणमाह —

भागेवी परिषन्मध्या कर्णपृष्टगता पुनः। रोमस्थलं च व्यामोति सैवातीव शुभवदा॥ २३॥

(इति ।) कर्णपृष्ठस्थिता कर्णादघोभागस्था भूत्वा रोमदेशस्थलं या व्याप्नोति सा परिवन्मध्या भार्गवी नाम रेखा । फलांशे परिवच्छन्दः । सा परिवन्मध्यात् सर्वशुभन्नदा भवति । परिवन्मध्यभावित्वं सर्वशुभानुभवितृत्वं च स्वाश्रयस्य पुरुषस्य, ददाति तस्मै ददातीत्यर्थः ॥ २३ ॥

> धन्या ताम्रनिभा शुभ्रा कर्णयोः पार्श्ववर्तिनी । तया सर्वमवामोति विद्यांश्चापि भविष्यति ॥२४॥

धन्या नाम कर्णयोः पार्श्ववर्तिनी रेखा । कर्णपार्श्वस्थलं तु तद्य-त्रासम्भावितो रामसम्भवः । अत्र वर्तितुं शीलं यस्याः सा धन्या नान्यत्र सा वर्तते । तया सर्वमवाशोति पुरुषः फलं, किञ्च कालान्तरे विद्धांश्च भ-विष्यति । जन्मान्तरे वान्यभिचारेण ।। २४ ॥

वारण्या लक्षणमुच्यते ---

अघरोष्टगता या तु विद्युद्वणीपि भाविनी। मध्यतः पार्श्वयोः कृष्णा वर्णाकृतिरुदीरिता॥ २५॥

(इति ।) वारुणी वर्णाकृतिरुदीरितेति सम्बन्धः । वर्णाकृतिर्वर्णाकारः । वर्णसंस्थानमिति यावत् । कीद्दग्भृतेत्युच्यते—मध्ये विद्युन्निमा विद्युत्प्रभा स्वर्णस्यामाकारेत्यर्थः । पार्श्वयोः कृष्णा । जर्जराकारेत्यर्थः ॥ २५ ॥

१. 'द्वान् भ' क. पाठः.

अस्याः फलमाह प्रवृत्तिनिभित्तं च द्योतयन् संज्ञायाः —

मिंद्रामधुमत्तः स्यात् परशक्तिरतः स्वयम् । जध्वेषुण्ड्यदाता च स्वयमाचारतत्परः ॥ २६॥

इति । मदिरामधुमत्तः मदिराख्येन मधुना नत्तः हप्तः निरङ्कार-स्वभावतया तेन दर्भवान् । परशक्तिरतः केवछं शक्तिरत इखर्थः । ऊर्ध्व-पुण्ड्रप्रदाता च सर्वेषामूर्ध्वपुण्ड्रोपदेष्टा स्यात् । मस्मनेति शेषः । स्वयमा-चारतत्परश्च स्वयमाचारः शक्तिमार्भविहित आचारः । तत्परः तदनुष्ठानपर इखर्थः ॥ २६ ॥

रुमकण्डिकायाः फलं लक्षणं चाह —

व्यावृत्तनेत्रः प्रांशुःस्याद् यत्रैय च महत्स्थितिः। पादयोर्निम्नदेशस्था प्रादेशाङ्गलिस्ध्वेगा ॥ २७॥

इति । व्यावृत्तनेत्रः नेत्रविषयत्वेन प्राप्तेम्यः सर्वेभ्य इति शेषः । प्रांग्रः प्राङ्मुखी दृष्टिर्यस्य स प्रांग्रः । कुत्र प्रांग्रुत्विमत्यपेक्षायामाह—यत्र महित्स्वितिरिति । यत्र महतां वायूनां स्थितिस्तत्रेत्यर्थः । एतत् फलम् । पादयोर्निम्नदेशस्था यो यो निम्नो देशः पादयोस्तत्र तत्र स्थिता । माविनी प्रादेशाङ्गिलम् । भाविनी भावयन्तित्यर्थः । प्रादेशस्य सम्बन्धी(नी) या अङ्गिलः प्रादेशाङ्गिलः । प्रादेशो नाम दृस्तचतुर्थो भागः तां भावयन्तिति यावत् । भाविनीत्यध्याहारः । व्यवहितौदनुपङ्गो वा । ऊर्ध्वगा ऊर्ध्वमुखी-त्यर्थः । तदनेन रेखाया ऊर्ध्वभागस्य पृथुत्वमुक्तम् । नाम च हृत्या ।। २७॥

सधुवता कण्डगता परीता इयामतः स्वयम् । आचारसौष्टवं तत्र विद्धाति न संशयः ॥ २८॥

या खलु कण्ठगता श्यामतः श्यामवर्णंन परीता न्याप्ता कण्ठे च न्याप्तेत्यर्थात् सिप्यति । तदनेनैतदुक्तं—या कण्ठे सर्वत्र न्याप्ता श्यामवर्णा प्रसरति सेषा मधुत्रता नाम । अस्याः फलं — तत्र तस्मिन् पुरुषे सौष्ठव-मङ्गसौन्दर्यविज्ञानशिल्पादिसौन्दर्यमेतत् सर्वमिपि विद्धातीति भावः । मर्धु-व्रतसंज्ञ्या श्यामवर्णत्वं द्योतितम् ।। २८ ॥

<sup>. &#</sup>x27;तात्तद' ख. ग. घ. पाठ: २. 'धुसं' ग. च. पाठ:

महादेव्या लक्षणमाह --

या हारस्थानरेलासु बोन्द्रसी परिवर्तते। अवया कान्त्रिमामोति पुरुषः पुष्कलां ध्रुवाम् ॥ २९॥

(इति।) अस्ति खलु महात्मनां पुरुवाणां हारस्थानरेखासु या हारस्थाने रेखाः प्रसिद्धा वक्ष्यमाणलक्षणाः तासु प्रोन्सुखी प्रकर्षणोध्वमुखी परिवर्तते परितः सर्वतो वर्तते। ऊर्ध्वमुखीत्वज्ञाने कारणं सूच्यप्रवद्ध्वभागस्य तन्तता। एषा कान्तिं फलं विद्धाति। तत्रापि न तन्मात्रम्, अपितु पुष्कलां सकलां मङ्गोपाङ्गोपेताम्। तत्राङ्गान्यलङ्काराः उपाङ्गानि भूवणानीति विभागः। न पुनरेतावत्त्वम्। किन्तु ध्रुवां नित्याम यञ्चलामिति यावत्। बाल्यादारभ्या-थवा जन्मनः प्रभृति यावन्सृतिपर्यन्तं गच्छतीति वाक्यार्थः॥ २९।।

योगिनीलक्षणमुच्यते —

हृद्ये बर्तुलाकारा रक्तवर्गा क्रियत् क्षता । रेखा महत्त्वु विज्ञाता केगबीलत्वद्यिनी ॥ ३० ॥

(इति ।) महत्सु प्रसिद्धमहत्सु सनकादिषु अस्तीति प्रसिद्धा पुराणा-दिषु । या हृदये वर्तुलाकारा वर्तुल आकारो यस्याः । आकारोऽक्कविन्यासः । रक्तवर्णा रक्तो वर्णाऽस्याः नान्यः कश्चित् । कचित् क्षता विच्छिन्ना । असौ योगशीलत्वदायिनी स्वाश्रयस्य पुरुषस्य स्त्रिया वा योगशीलत्वं योगाभ्यास-शीलत्वं ददाति । इत्ययमस्याः स्वभावः ॥ ३०॥

रक्ममालिकाया लक्षणमाह —

दोर्मूलयोः पञ्चसन्धितस्या नैवात्र सङ्गता । इयामाकारा प्रथुः स्वर्णाकारा तु तलमूलतः ॥ ३१॥

(इति।) म्लतः स्वर्णाकारा मूले काञ्चनप्रभा काञ्चनरेखा दोर्मूलयो-वर्तेत । असौ च पञ्चसन्धिनिम्ना पञ्चसङ्ख्याकेषु सन्धिषु पञ्चस्थाने विति यावत् । तर्हि सा नैवात्र सङ्गता । सङ्गता नाम काचिद्रेखा । तस्याः फलमत्र

१ 'नित' ख., निंत वि' घ. पाट: २. 'लाङ्गो' क. ख. पाठ:. ३. 'स्याः वर्तुलाया आकार इवाकारो यस्याः। आ' क. ख. ग. पाठ:. ४. 'णों यस्याः, ५. 'त्वं च द' क. पाठ:. ६. 'सौ प' घ. पाठः.

नास्तीत्यर्थः । तस्या विभ्तिभङ्गोऽनल्पः फलम्, अस्यास्तु न सा, प्रत्युत विभृतिरेव इति भावः । दोर्भूलयोः रेखामात्रमि शुभदम् । अथवा रेखा-स्थानवर्णस्यापि शुभफलदायित्वम् । अग्नतत्यादेश्च । तत्र काचिदुक्तप्रकारा वर्तेतं मूले च वर्तेत तदुक्तं फलं भवेदिति वाक्यार्थः । पृथुः स्वतः पृथुतमा स्वत एकरूपा । रयामाकारा रयामवर्णा । अनेन विशेषणद्वयेन सङ्गतायाः स्वरूपकीर्तनम् ॥ ३१ ॥

वारिणीलक्षणमाइ--

बाहुमध्यगतो योऽयं सन्धिः सन्धानभङ्गरः।

तद्न्तविर्तिनी काचिद् रेखा सा वारिणी मता ॥ ३२ ॥ (इति।) सर्वेषां हि प्रत्यक्षमूतः स्थूलतमः कश्चित् सन्धिः बाहुमध्य-

गतो विद्यते । तत्र या रेखा अविच्छिन्नवर्तिनी दृश्यते सा वारिणी नाम ॥ ३२ ॥

तस्याः फलमुच्यते --

वजानुकारी सततं प्रस्फुटन्सुक्तमूर्घजः। युद्धे जहाति सर्वीस्तान् स्वप्राणानरिसन्निधौ॥३३॥

इति। अयमसौ वारिणीसङ्गतः पुरुषः अरिसान्निधौ सर्वौस्तान् स्वास्न् जहाति। सर्वौस्त्यजति। सर्वीनत्यनेन स्वसम्बन्धिनामपीति लक्ष्यते। प्र-स्फुटन्मुक्तमूर्धजः प्रस्फुटन्तः मुक्ताश्च मूर्धजाः केशाः यस्येति विग्रहः। अनेन तल्लक्षणमुक्तम्। यः प्रस्फुटन्मुक्तमूर्धजो युद्धे चरति सोऽनया सङ्गतः पुरुष इति। तथागतं ज्ञात्वानेन लक्षणेन भूपादिभिस्तत्येरणाय प्रेरितव्यमिति सिद्धम्।। ३३।।

रोधिकालक्षणमाह —

यस्यास्ति करसंसर्गे स्फोटः स्वेदश्च युद्धगः। सर्वोनपि निरोद्धुं स प्रयतेत न संदायः॥ ३४॥

इति । रोधिकाफलम् । यस्य खलु पाणिभ्यां परस्परसंसर्गे स्फोटः प्रस्वेदश्च स युद्धगः युद्धमूमिं गतः सर्वान्नरान् स्वसहायमूतानिप निरोद्धुं शत्रुं प्रतिगन्तुं प्रवृत्तानिति शेषः । प्रयतेत प्रयत्नं करोति । स्वयमितशयेन भीत इत्यर्थः । पाणिभ्यां संसर्ग आत्मीयाभ्याम् । आत्मीयान्यदीयाभ्यां वा । अनेन रोधिकावतः पुरुषस्यैतल्ञक्षणमुक्तम् ॥ ३४ ॥

 <sup>&#</sup>x27;त च मू' घ. पाठः.
 ५. 'वीस्त्रान्', ४. 'स्त्रा' ग. घ. पाठः.
 ५. 'यः ॥ य' घ. पाठः.

रोधिकायास्तूच्यते —

नाभेरुपरि सा प्रोक्ता वलीनां मध्य ऊर्ध्वगा। विभाति विपुलाङ्गाङ्गसङ्गता मधुराकृतिः॥ ३५॥

(इति।) मधुराकृतिः मधुरवर्णा स्निग्धप्रियवर्णिति यावत् । वलीनां मध्ये वलीनां मध्यप्रदेशेन सहोर्ध्वगामिनी या विभाति सा रोधिका प्रोक्ता इति वाक्यार्थः ॥ ३५ ॥

योनिस्तु नामिं पारतः प्रवृत्ता या तनुस्थितः । तया विभाति लोकोऽयं विद्वांश्च परिकीर्त्यते ॥ ३६॥

एतद्योनिलक्षणम् । या हि नाभिं परितः नाभेः परितः सर्वतः तनुस्थितिरस्थिमृतस्थितिः अनुमेयमात्रप्रायरूपा तिष्ठति सा योनिः । तया सर्वो लोकः विभाति विभृतिभिभाति फलभूतैः । विद्वांश्च परिकीर्ल्यते । विद्वां च फलं भविष्यतीत्यर्थः । [\*अङ्गाङ्गशब्देनाङ्गोपाङ्गान्युच्यन्ते । तत्राङ्गानीत्यन्तर्गताः अप्रत्यक्षाः प्रायशो रेखाः । उपाङ्गानि तु स्फुटाः । चिद्वर्भूता इत्यवगन्तव्यम् । अस्याश्च ता उभयप्रकारा अपि न भिद्यरेन् । शिखरैत्वाद् इति] ॥ ३६ ॥

प्रज्ञालक्षणमाह --

नाभेरधस्ताद् विपुला त्रिशिखा प्रज्वलत्तनुः। विद्धाति महीमस्य भ्रष्टामपि पुनः पुनः॥ ३७॥

(इति ।) या नाभेरघस्ताद् विपुला पृथुलाङ्गी त्रिशिखा शिखरत्रय-सम्पन्ना रेखाँ सा प्रज्ञा शब्द्यते । तस्याः फलम् — एषा येषामत्यन्तमन्तरङ्ग-भूता परिस्फुरति तेषां पुनः पुनर्भष्टामि भूमिं तेभ्यः शक्त्यादिभ्य आदाय विद्धाति । पुनःपुनरित्यनेन लक्षणस्य दृढत्वमुक्तम् । प्रज्ञ्या हि सर्वो लोको व्यवहरति इति हि लौकिकमाषा। तदयमत्र भावः । अनया रेखया सम्पन्नानां शास्त्रार्थादिपरिचयः प्राचुर्येण भविष्यति । तत्र च तत्फलावाप्तिः इहलोक-सम्बन्धिनी च परलोकसम्बन्धिनी च । तत्र इहलोकसम्बन्धिन्युक्ता साक्षाद् अन्या त्वर्थसिद्धा इत्यवगन्तव्यम् ॥ ३७॥

१. 'ति: मधुरव' घ. पाठः. २. 'ता ॥' क ग पाठ:. ३. 'राद्', ४. 'बा प्र' ख. पाठः. ५. 'च। त' क. घ. पाठः.

वल्यान्तर्गतो भागः पूर्वश्लोकान्वयौति भाति ।

बन्दा प्रभावती शहरणा हयोरूकों: स्फुरत्तनुः। शिलाभिर्वेहुनिः (शि?श्वि)ष्टा मान्यमस्य परि-[स्फुरेत्॥३८॥

अनेन मन्दाफललक्षणे कथ्येते । या खलु इयोद्धवीः प्रभावती ब-श्वीमः प्रभाभिविचित्रतरा िचित्रवर्णेति यावत् । श्रक्ष्णा स्पर्शने सित स्निग्या बहुशिखा परिस्फुरति सा मन्दाह्वया रेखा । एवा यस्य विद्यते तस्य मान्धं सर्विक्रयासु परिस्फुरति इति ॥ ३८ ॥

महाप्रभालक्षणमाह —

जान्बोद्देसपरिस्फूर्लिदेसियेन विद्योचतः। महाप्रभेति सद्भित्य सनी सा परिकार्सिते॥ ३९॥

(इति ।) या खलु पुंसां महाप्रमाणां जान्वोविशेषतो दक्षिणे वृत्त-परिस्फूर्तिः तिर्यग्दक्षिणतः वृत्ताकारस्य परिस्फूर्तिः एषा महाप्रमा सद्भिः परिकीत्येते । अस्याः फलं सती सेति । सा सती, पुण्यफलं ददातीति यावत् । अनेनैतेषां महाप्रमाणां महाप्रमारेखासम्पन्नानां पुरुषाणां पुण्य-कर्मत्वं संपद्यत इति ॥ ३९ ॥

१ वेता**लिकालक्षण**वाह —

जङ्घागतः सहस्पर्धः कृष्णवर्षः पृष्ठः स्करन् । आपार्दिणकृषेः सुनरां वैसहली वरिकल्प्यते ॥ ४० ॥

(इति ।) जङ्घागतः उभयजङ्घाम्लादारम्य पाण्णिपर्यन्तं प्राप्य दीर्घाकारेण स्थितः कद्धस्पर्शः स्पर्शे सित खरः स्फुरन् सिरामात्रतया कचित् स्फुरन् , कुतः, पृथुत्वात् । वर्णतस्तु कृष्णः । असौ वेतालीति परिशब्द्यते ॥ ४० ॥

फलमाह —

सोध्या प्रवत्तिताज्ञः स्वात् त्वरदोधी कहुमावणः। अल्पव्ययो व्यातसीया चतुपादः स्कुरक्रम्यः॥ ४१॥

इति । सोष्मा ऊष्मप्रधानः प्रज्विताङ्गः कान्तिमान् त्वग्दोषी प्रायस्त्वग्दोषव्याधिप्रधानः कदुभाषणः तीक्ष्णतया बहुभाषी । स्फुटार्थमन्यत् ॥ ४१ ॥

१, २. ३, 'बै', ४. 'ति श' क पाठः

रोधानेकालक्षणमाह --

नखयोर्म् लमागे तु सिरान्तर्ग्रहवर्तिनी। [अल्पेतरं बहुफलं सङ्कलं सा प्रयच्छाति]॥४२॥

(इति ।) सा रोधनिका या प्रधानमूतयोरङ्गल्योयीं नखौ तयोर्मूले सिरान्तर्गूढवर्तिनी । या तत्रत्या सिरा तस्या अन्तर्निम्नभागे गूढवर्तिनी गूढतया वर्तते सा रोधीनिका । फठं सङ्गल्यं सा प्रयच्छित इति । सा सङ्गल्यं प्रयच्छित । न तन्मात्रम् , अपितु अल्येतरमनल्यमित्यर्थः । कीदृशं, बहुफठं, बहुनि फठानि यस्मिन् यस्मिन्नुदेश्यतया सन्ति तमित्यर्थः ॥ ४२ ॥

सुप्रसन्नसुखः कम्बुकण्डः प्रोड्डबलद्धितिः। चतृरोमा पृथुतमः कण्डब्लं गतो नवः॥ ४३॥

अनेन मञ्जुलालक्षणं प्रदर्शते फलं च । रोमचतुष्ट्यप्रमाणः । अत एव पृथुतमः कण्ठसूलगतः नखः खन्नार्जितः खेनाकाशेन वर्जितः यो निम्न-माग इति शेषः । सा मञ्जुला । प्र्वीर्धेन फलम् । अनया सम्पन्नः कम्बुं-कण्ठः कम्बुसमानकण्ठः प्रोज्ज्वलदीधितिर्भवति । कम्बुँसमानकण्ठे प्रो-ज्ज्वला दीधितिर्थस्येति कण्ठशोभाफलमुक्तम् । शिष्टं स्पष्टम् ॥ ४३ ॥

वैद्युताळक्षणं विकत —

ललाटरोमसन्यौ तु दीर्घिकाष(त्) स्थयं स्थिता । उक्तिप्रत्युक्तिनिपुणः कविः शान्तः स्वयं प्रसुः॥ ४४॥

इति । फलम् । अयमत्रार्थः — ललाटे रोमसन्धौ ललाटे या रोम-सन्धिः शिरोरोमसन्धिः संसर्गस्थानम् , अत्र दीर्घिकाकारे चतुरङ्कलपरिमिता या रेखा वर्तते सा वैद्युर्तां नाम । अनया पुरुषः उक्तिवैचित्र्यतत्परः कविः स्वयं शान्तः विवेकी च भवति इति । ऊर्ध्वीज्ज्वल्यं च धर्मोऽत्र स्फुटः विद्युद्दर्णता च भवति इति नामतोऽर्थः ॥ ४४ ॥

व्रतलक्षणमाह --

कुक्षिभागे स्वयंग्ढो षहुशाखाससद्धतः। स्वकर्मानन्तनैपुण्यं वतसंज्ञा प्रयच्छति॥ ४५॥

<sup>9. &#</sup>x27;धिका' ग. पाठः. २. 'स्बुकण्डस', ३. 'स्बुकण्डे समाने प्रो', ४ 'शेषं स्प' क. पाठः. ५. 'त', ६. 'तं' क. ख. ग. पाटः. ७. 'ता' घ. पाठः.

(इति ।) त्रतसंज्ञा रेखा कर्मसु सर्वेष्ठु पुण्यपापादिषु मिश्रेषु च शिल्पादिषु जनन्तमपरिमेयं नैपुण्यं प्रयच्छति । किं तल्रक्षणमित्यत आह— कुश्चिभागगतः नाभिदेशाचतुरङ्गलं दूरं गत्वा ऊर्ध्वोदरदेशे गतः स्वयं गृदः विसम्बन्धादिति शेषः । सङ्करादिति वा (पाठः?।) एवंभूतो यो निम्नभागः स त्रतमित्युच्यते । त्रतसंज्ञा रेखेति यावत् । अत्र त्रतादिचरत्वमनया सम्पन्नस्य पुरुषस्य भवति इति नामतोऽर्थः । सच फलेऽन्तर्भवति ।। ४५ ॥

> मदाघूर्णी पार्षणभागे प्रादेशाङ्गुलसन्तता । अस्याः प्रयत्नसञ्चारी विच्छिन्नः स्वजनैरपि ॥ ४६ ॥

सा मदाघूणी या खलु पाष्णिभागे जङ्घापर्यन्तं प्रादेशाङ्कु हेन परिमाणेन परिमिता तत एव सन्तता अविन्छिन्ना । अस्याः फलं — प्रयत्नसञ्चारित्वं कर्मिविशेषपरिज्ञानं फलपरिज्ञानं च विना प्रयत्नेन प्रवृत्तिः स्वजनैर्विन्छेदश्च अत्र फल्रद्धयम् । स्वैः पुत्रादिभिः लोकेश्च वर्जनम् । आत्मना तद्धर्जनं च इति वाक्यार्थः । नामतस्तु मदाघूणया मदपरवशया सह संसर्गः । मदस्यन्थस्तु तस्या मदिरावश्चात् इति ॥ ४६ ॥

गतप्रज्ञा उक्षणमाह --

हस्तयोर्बहुरोमत्वं वर्तुलाकारता तथा। कटकस्थानसञ्जारी गतश्रहोति कथ्यते ॥ ४७॥

(इति ।) यस्य खलु बाह्वोर्बहूनि रोमाणि तथा वर्तुलाकारता च वृत्तवृंहितत्वं च तस्य कटकस्थानसञ्चारी कटकाख्याभरणविशेषो यत्र नि-बध्यते तन्निबन्धस्थाने सञ्चारी तत्र वर्तमान इति यावत् । यो निम्नभाग इति शेषः । सा गतप्रज्ञा । फलं तस्याः शास्त्राभ्यासादिना प्राप्तप्रज्ञस्य तद्-ग्रंश एव इति नामतः सिद्धं भवति इति पृथक् नोच्यत इति भावः ॥ ४७ ॥

च उचलालक्षणमाह् —

अङ्गुलीषु नितान्ता या साम्छान्तमवापिता। केनाप्युत्तमयोगेन चञ्चला साध्रवस्थितिः॥ ४८॥

(इति ।) सा चञ्चला या केनाप्युत्तमेनः योगेनाङ्गुलीषु पादाङ्गुली ब्लिति यावत् । आम्लान्तं म्लादारभ्यान्तपर्यन्तमवापिता प्रापिता । अवे- ्र त्युपसर्गेण प्रतिवर्धन शिखरसंयुक्तत्वमुक्तम् । सा चञ्चला एवम्भूता रेखा चञ्चला अस्याः फलमाह<sup>्राम</sup>साधुनस्थितः । अधुनस्थितिरिति पदच्छेदः । अस्यरस्थितिरित्यर्थः । अनया सम्पन्नः पुनानस्थिरस्थितिः सर्वत्र इरियुक्तं भवति। योगशब्देन परिचय उच्यते उत्तमी नाम विशिष्टः पुरुषः । १५८॥

रामकृषिकीलक्षण कथायति -

रोमेकूपाः पृथुतरा विचते यस्य समिदि। समाप्रकीपस्तस्य स्याद्रेखा कण्ठगती रुद्धः ॥ ४९॥

यस्य खलु पुंसः स्त्रिया वा रोमकूपाः पृथुतरा भवन्ति पृथुतरमूल-देशा भवन्तीत्यर्थः । तस्य संसदि सभाया सभाप्रकोपः सभास्थितजनप्रकोपः विद्यते भ्रुवंभेवनिभूयते । सा रेखा पुनः केल्पपेक्षायामाह — रेखा कण्ठगैता कर्षस्रीरित । संस्कीम पुरुषविधवविन्यासभेदः । या कण्ठस्थिती रुद्धः सा प्रमुक्त रेखेति ॥ ४९ ॥

भारपुलिन इसो <sup>स</sup>लक्ष गमाह —

िनयनीन्तस्थितां घन्या रक्तवणा विचेक्षणा । प्रतीदसंस्थितिस्तस्याः प्रतोदः फलमुच्यते ॥ ५० ॥

या नयनान्तसंस्थिता नयनान्तः कटाक्षः तत्र संस्थिता घन्या वि-शिष्टतरा रंक्तवणी रंक्तिनमा विचेक्षणा विचेक्षणवदितितरामुज्वी रेखा सा पुलिन्दद्व । तस्याः प्रतोदाकृतित्वमस्ति । प्रतोदी नाम कश्चन शिक्षाथी दण्डः पश्चानुबन्धः, तदाकृतिः तस्य आकृतिरिवाकृतिर्यस्याः सा तथा । प्रतोदसंस्थितिरिति वा पाठः । प्रतोदस्य संस्थितिः संस्थानं तद्वत् संस्थानं विस्ता विग्रहः । प्रतोदस्तस्याः फलम् । अनयां सम्पन्नी निर-निर्मादेशे भवतीति मावः । पुलिन्दाः किराताः तेषामेवा प्राचुर्येण विद्यतः इति पुलिन्दद्द्ध-नाम ॥ ५० ॥

ऋमलक्षणमाह -

कमे क्रमे प्रवृत्तिः स्यात् कमयुक्तन्यामिह । स तु प्रवृत्तिसम्पन्नो मस्तकस्थः प्रशस्यते ॥ ५१ ॥

१ 'त' के. ख. ग. पाठैः, २ 'विशेषः पु', ३. 'काया ल' क. पाटः. ४. 'स्थि' क. ख. घ. पाठः. ५. 'चळक्ष' क. ख. ग. पाठः. ६. 'तं तस्याः' ख. पाटः. ७. 'त्रिन्निर' ख. ग., 'त्रनि' घ. पाटः.

यो मस्तकस्थः क्रमेणोन्नतो भागः प्रशस्यते सर्वेरेव ठोकेस्तज्ज्ञैः प्रशस्यते आद्रियते प्रवृत्तिसम्पन्नः क्रमेण क्रमेणोद्भवेन प्रवृत्त्या सम्पन्नः संवधितः य एवम्भूत उन्नतो भागः मस्तकस्थः ठठाटोर्ध्वभागस्थः मध्यदेशमारभ्य स क्रम उच्यते । क्रमो नाम ठक्षणमुच्यत इत्यर्थः । तत्फलं पूर्वार्धकथितम् । तस्यायमर्थः - क्रमे क्रमे पदे पदे प्रवृत्तिः शुभाशुभव्यामिश्राः
प्रवृत्तयः । जातावेकवचनम् । एकयापि प्रवृत्त्या विना स पुरुषः कश्चित् कालं
नाधितिष्ठति । किश्चिदिप वस्तुं न तूष्णीमवस्थानं करोतीति भावः ॥ ५१ ॥

कप्राटक्षणमुच्यते —

## अतीव सुभगाकारा नीलाकृतिरथोच्यते । फलं प्रवृत्तिः सर्वासु क्रियासु प्रविचक्षणैः ॥ ५२ ॥

अयमर्थः अतीव सुभगौकारा सुभगतरेत्यर्थः । शोभनाकृतिः नीठा-कारा नीठवर्णा या रेखा पूर्वोक्तसिश्वधिविद्यर्थः । (सा) कम्राटक्षणसंज्ञाता । वस्तुतश्च तस्याः फठं सर्वासु कियासु विचक्षणैः सह निरन्तरप्रवृत्तिः । विचक्षणा विद्वांसः । तैः साकम् । अनया रेखया सम्पन्नः पुमान् निरन्तरं प्रवर्तते । कुत्रेति । सर्वासु क्रियासु शुभाशुभन्यामिश्रटक्षणासु इति ॥ ५२ ॥

हरीलक्षणमाह -

्रोमसन्धौ ललाटे यः पुरुषः पश्चवर्णवान् । ्र विन्यासभेदः स हरी मूर्खता तत् प्रशस्यते॥ ५३॥

ठठाटे रोमसन्धौ रोम्णां सन्धौ सन्धिदेशे । अरोमविशिष्टस्थले नेति शेषः । पुरुषः दर्शने सति पुरुषत्वेन प्रतीयमानः । पञ्चवर्णवान् । प्रश्नंसायां मतुपुप्रत्ययः । प्रसिद्धाः पञ्चवर्णाः यस्य सन्ति । असौ विन्यासमेदः हरीति कथ्यते । अस्याः फलं 'मूर्खता तत् प्रशस्यतं' इति । तत् तत्र तस्मिन् पुरुषे प्रशस्यत इत्यर्थः । न मूर्खता च दृषणं भवतीति यावत् ॥ ५३ ॥

धर्मालक्षणमाह —

विशिष्टस्फोटसंभिन्नः करमध्यगतस्तु यः। निम्नदेशः पृथुफलः स धर्मा परिकल्प्यते॥ ५४॥

९. यतरे क पटा १. रिवृर्ख म. पाठ: -३. 'ति । अ' क. पाट:

करमध्यगतो निम्नभागः विशिष्टस्फोटसंभिन्नः विशिष्टेन स्फोटेन स्फु-टयत इति स्फोटः चिह्नं तेन संभिन्नः सहितः । तस्य विशिष्टत्वं नाम बृहं-त्त्वम् । पृथुफ्ठः पृथूनि फलानि यस्य स ताद्दशः धर्मेति कथ्यते । धर्म इति वा पाठः। अत्र पृथुफ्ठ इत्यनेन यानि यान्यभीप्सितौनि फलान्येतस्य पुरुषस्य तानि तानि भवन्त्येव इति फल्रमुक्तम् ॥ ५४ ॥

तले पाणिगते घस्य मूलादारभ्य भध्यगा।
रेखा प्रवर्तते सा तु धनानां दाधिनी मता॥ ५५ ॥ 🚟

यस्य खलु पुंसः तले स्थले पाणिगते पाणिसम्बन्धिनि । पाणिर्नाम हस्तस्य पश्चशाखस्य प्रादेशमात्रपरिमितो देशः । तत्सम्बन्धिनी मूलादा-रभ्य मध्यगा मध्यमां गच्छन्ती रेखा प्रवर्तते या सा तस्य धनानां दायिनी मता। धनानामभीप्सितानां विशिष्टानामधीनां दायिनी विशिष्टार्थदात्रीत्यर्थः। धनदेत्यत्र नाम । धनप्रदेति वा पाठः । नाम्नैव फलमुक्तमिति पृथङ् नो-च्यत इति भावः ॥ ५५ ॥

वामभागादुपक्रम्य गच्छन्ती तु कनिष्ठिकाम्। आत्मनः प्रसृतां तां तु गोदामाहुस्तु तत्प्रदाम्॥ ५६॥

आत्मरेखाया (यात्रायमिभिदारम्य ?) वामभागादारम्येति । अत्राय \*मिभित्रायः — आत्मरेखां संस्पृश्य मध्ये विच्छेदाभावेन विना तेन भागेन
गच्छन्ती कनिष्ठिकामिति । या सेत्यध्याहारः । तां गोदामाहु (स्तर्थलां च ?
स्तु तत्प्रदाम् ) इत्यनेन गोदालक्षणं फलं चोक्तमिति भावः ॥ ५६ ॥

गन्त्री तु पादतलयोईस्तयोश्च प्रथक् कृता। तस्यास्तु नित्यगमनमर्थानां च प्रथक् स्थितिः॥ ५७॥

या खलु पादतलयोः । अत्रात्मन इत्यध्याहारः । आत्मनः आत्म-रेखायाः पृथक् स्थिता असंस्परीन स्थिता हस्ततलयोश्च । तस्यास्तु फलं

१. 'नः।त', २. 'हत्फलः', ३. 'तान्ये' क. पाटः. ४. नी भाः' च. पाटः. ५. 'ता। अभे।ष्टिविशिष्टार्थदायोति भावः। ध' क. पाटः. ६. 'त्रायाज्ञास'ं घ. पाटः. ७. 'यद्भिरार' ग. पाटः.

<sup>\*</sup> इत उपरि ग. पाटो लुतः ।

नित्यसम्बद्धाः अर्थानामित्यत्रापि सम्बध्यते । अर्थानां पृथक्स्यितिश्च । अयम्भः स्वादत्वस्योगात्मरेखायाः असंस्पर्शेनः वर्तते इस्ततकयोश्च स्था न गन्त्रीः । उभयत्रापि तुशब्दौ फलद्वयस्योगयत्रापि क्रमणः सम्बन्धं द्योतः । यतः । पादत्ववयोगिन्त्रीरेखायाः अर्थानां नित्यगमनं फल्कम् । हस्तवस्योश्च तस्याः अर्थानां पृथक् स्थितिः इति ॥ ५७ ॥

महोत्पातालक्षणमाह 🚃

महोत्पाता प्रसतिर्या तर्जनीमध्यपर्वेगा 🛵 । उभयोश्चेद् बहुतरमन्थे प्रविधास्यति ॥ ५८ ॥

या तर्जनीमध्यपर्वगा वृत्तपरिणामा अन्येन केनचिद्युक्ता वियुक्ता वा वृत्ताकारा रेखा सा महोत्पाता नाम । नामत एव फलिसिद्धिः । फलान्तरं दर्शयन्नाह — उभयोश्चेद् हस्तद्वयत्र्जनीमध्यपर्वगा । तथा तथाविषयाः बहुतरोऽनर्थः सञ्जायते इति । महोत्पातो नाम सकलप्रापातिशयितः पापः । तत्परिणको वा । अनेनतदुक्तं भवति — अनया सम्पन्नस्य पुरुषस्य कस्य-चिन्महाभातकादि जायेत । कस्यचन तत्फलं भवत् । कस्यचन पुनर्महान् सङ्गीणीऽनर्थो जायेत । सर्वपापसमुचितं विशेषहेतुश्च तस्या न्यूनतान्यूनते पौष्कत्यं चेति भावः ॥ ५८ ॥

रेखालक्षणमाह—

चित्रहायात् समारभ्यः हाधराभरसंस्थितात्रात्ताः १थम्बिः सनिस्तरथाः द्विमासः मदास्यतित्रोक्तिः ॥ ॥ ॥

या चिनुकाग्रात् । चिनुक्तप्रदेशादित्यर्थः । समारम्यः अधराधरः ए संस्थिता । अधरप्रदेशस्य योऽधरः अधःस्थितः प्रदेशः वस्मिन् संस्थिता । पृथुमूर्तिः पृथुतरा मूर्तिर्यस्याः सा । मूर्तिशन्देनाकृतिरुव्यते सनिस्नस्था । सुतरां निम्नमगाधं स्थानं स्थितिर्यस्याः सा तथाभूता रेखा । तस्याः फलं दीर्धमायुः प्रदास्यति । कर्तृत्वोपचारो ज्ञापकेऽपि इत्यनवचम् ॥ ५९ ॥

विद्यूलक्षणमाह —

हार वागे परिन्यूना परिवेषाकृतिर्धुवा। रेखा स्तनोपरि वरा विभूतिं तस्य दास्यति॥ ६०॥

९. 'कः ख. पाटः रः 'त' घ. पाटः.

अयमर्थः —हारभागे द्वारस्थाने परिन्यूना बह्नल्या। अतितरामल्पतः रेत्यर्थः । परिवेषाः नाम स्यंचन्द्रमण्डल्योः परितः मेघरियससम्बन्धवशाञ्जायमानः कश्चित् तेजोः विकारविशेषः श्यामपीतरक्ताकारस्तद्वदाभासमानेत्यर्थः । ध्रुवा नित्या । सेषा विद्यन्नाम । तस्याः फलं विभूतिं तस्य दास्यतीति । या यमाश्रयते स पुरुषस्तच्छन्देनोक्तः । स्वी वा । तस्मै सा विभूतिं प्रदास्यति । वयो- ऽर्थेऽतिकान्ते विभूतिं तस्य दास्यत इत्यर्थः । षष्ठी चतुर्थ्ये । अत्रापि पर्ववक् ज्ञापि नर्न्वतं प्रवास्यतः । सर्वत्राप्येवं द्रष्टन्वम् ॥ ६० ॥

मण्डलानि विचित्राणि रेखाकाराणि यस्य है। कण्डे विभानित तस्यैषा कण्डका, दीघे है खिती है। दश्या कण्डका

यस्य खलु धुंसः रेखाकाराणि रेखामयानि विचित्राणि नानावणीनि मण्डलानि वृज्ञानि काठे विभानित, तस्य तत्र काठे दीर्घगा दीर्घ गच्छन्ती लेखिनी केखन्मकेखनं ज्ञापकं भीलं वृद्धाः रेखाया इत्यर्थः सिच्यति कसैषा गलप्रदेति हुत्रश्यक्द्वित शेषः ॥ ६४॥

अस्याः प्रजमाह जगहः

अतिहार सोगरमिक्षणानिहारा स्वत्र स्वयम्ण । १००० १०० विकास स्वर्णाता । विकास स्वर्णाता ।

अतिश्रमेन यः सम्भोगः सक्चन्दनविन्तादीनामनुभवः । तेन समिन्ना निद्यादः कीडानिशेषाः । सुप्रभाः शोभनंत्रभाः । सप्र तद्वति पुर्देषः चेपेषिति अत्र । ज्ञायन्ते तदेश पंजित भक्तित्यर्थः । नियतं निर्वदेखर्थः । भागपदिवास्त्रान्तामानाः । दःखान्यपि चे तत्र वे इति । तप्र दुष्ट । सान्यपि व अवित्ता के इति अभि द्वो । अमुभूयन्ते दुःखान्यप्यामुवन क्वान्यपि व अवित्ता के इति अभि द्वो । अमुभूयन्ते दुःखान्यप्यामुवन क्वान्यपि सं १६२ ।

ग्रहप्रवालक्षणमाहकः -स्तनयोरन्तरा निम्नमूर्तिराचा गृहप्रदाः।

या स्तनयोरन्तरा विस्नमृतिन्तरेखा सा गृहप्रदा नाम । विस्ता मूक क तिराकृतिर्यस्याः सा । स्तनयोरन्तरा वर्तमाना गृहप्रदा कश्यवे स तस्याः फलमाह -

गृहाण्यपि प्रदीयन्ते तथा सद्वृत्तयान्या ॥ ६३ ॥

सद्वृत्तं वर्तुलाकारं यस्यास्तया गृहाण्यपि प्रदीयन्ते । असम्भावि-तान्यपि सद्मानि भवन्तीत्यर्थः ॥ ६३ ॥

ग्रुभा स्याद् धूमवल्लीव त्रिशिखा ज्वलन्ती नाभितः परे । तस्याः कम्राणि रूपाणि दीर्घमायुश्च भूतिकृत् ॥ ६४॥

अनया धूमवछीलक्षणमुन्यते सपदया कारिकया । या शुमा ना-भितः परे मागे ज्वलन्ती जाज्वल्यमाना । त्रिशिखा शिखात्रयोपेता मुन्न वति, तस्याः फलमुन्यते इति शेषः । कम्राणि रूपाणि शोभावहानि रू-पाणि । भूतिकृद् दींघमायुश्च इति । एवं चपदेन स्थानेन सह फलं लक्षणं चोक्तमिति सर्वमनाकुलं च।। ६४ ॥

मही कनिष्ठिकामुले व्यवधानं विना स्थिता। तथा विद्यामवामोति सामग्रीबन्धवर्जनात् ॥ ६५॥

अयमर्थः — किनिष्ठिकाम् ठे व्यवधानं विना साक्षादेव वर्तते, किनिष्ठिकासि विषे व्यवधानप्रतियोगित्वं किनिष्ठिकायौ एव यित्रिष्धियते तया प्रमान् विद्यामवाप्रोति । ननु सर्वेषामेव स्त्रीपुरुषाणां तस्याः सम्भवोऽस्ति, न विद्या द्यते कापि । अतो न तत्फठत्वं विद्यायाः । अत आह — सामग्रीबन्धवर्जनादिति । सामग्री नाम कारणसमाहारः । समवाय्यसमवा-विनिष्त्रकारणत्रयमिति यावत् । तस्या बन्धः प्रतिबन्धः । तद्वर्जनात् । तस्यामावाद्धतोरित्थंः । अयमत्रामिप्रायः — विद्यारेखायां महीसंज्ञायां स-त्यामपि विद्याफठं नोत्पद्यते तेषां, येषां तदाधाररेखा गुवनुवृत्तिरेखा च न स्फुटं प्रतिभासेते । भाग्यरेखा च नानुगुणा । नैतावन्मात्रेण तस्या विद्याफठत्वामावः । सहकारिसमवधाने हि सर्वेषां फठहेतुत्वं दृष्टम् । सहकारित्वं च उपादानं प्रति निमित्तासमवायिनोः कारणयोः । अतो न किथिद् दोष इति । अनेन स्रोकेन महीठक्षणं तत्फठं चोक्तम् । किथि च किलीव्यक्तिका क्रिकेन महीठक्षणं तत्फठं चोक्तम् । क्थि च किलीव्यक्तिका क्रिकेन महीठक्षणं तत्फठं चोक्तम् । क्थि किल्याका क्रिकेन क्रिकेन क्षित्रका क्ष

१. 'वेयं नि' ग. पाड: २. 'अ' क. खं. पाठ:

तद्नितकस्था निम्नाङ्गी या वा हृद्गतसत्त्वद्।। तया जायामवाष्नोति तावत्यश्च प्रियाः पुनः॥ ६६॥

या वा तस्याः प्रकृताया विद्यारेखाया अन्तिके नित्यमेव वर्तते सा हृद्रतसत्त्वदा नाम । तथा पुरुषो जायामवाप्नोति । जाया च पतिम् । अनेन सा जायारेखेत्युक्तं भवति । तावत्यः पुनः प्रियाः यावत्यस्तद्भताः । इतरा रेखा इति शेषः । प्रियाशब्देन च विशेषविवक्षा जायाशब्दपर्या-यत्मात्रमेवाभिप्रेतम् । जाया इति यावत् । अत्र सन्धिरेखाया उपरिति मन्तव्यं श्लोके । एवञ्चेतदुक्तं भवति — या विद्यारेखाया अधः सन्धिरेखाया उपरि वर्तन्ते रेखास्ताः प्रत्येकं जायासम्भवं सूचयन्ति । जायाशब्दश्चात्र परिणीतिविषयः परिचितविषयो वा । न यदाकदाचित् सम्भोग-मात्रपरिगृहीतां स्नीव्यक्तिमात्रमाचष्टे इति । नामावयवार्थस्तु हृद्भतं सत्त्वं हृद्भतं बलम् । मनोबलमिति यावत् । तद् ददातीति हृद्भतसत्त्वदा जायति यावत् । जायायां हि सत्यां मनोबलं भवति प्रीत्युत्पत्तिद्वारेण पुत्राद्युत्पत्तिद्वारेण वेति । अवेश्वालाण्याव्यक्ते वित्र विशेष्णात्माव्यक्ति वित्र वेति । अवेश्वालाण्याव्यक्ति वित्र वित

कळ ॥ ६६ ॥

आहारालक्षणमाह ---

मध्यमाया अधो या तु चन्द्राकारा तु वर्तते। साहारा फलमस्यास्तु सर्वराजपरिग्रहः॥ ६७॥

या तु मध्यमाया अधोभागे, व्यवधानं विनेत्यत्राप्यतुसन्धेयम् ।
नित्यमेव परिवर्तते साहारा । आहारेति छेदः । यद्यप्याहारेतिच्छेदायात्र न
योगस्तथाप्याहरतीत्याहारा इत्यवयवार्थबलादेवमवगन्तव्यम् । यदि वा
हारैवाहारा इति व्याख्यातव्यम् । चन्द्राकारा प्रतिपचन्द्राकारेत्यर्थः ।
अस्याः फलं सर्वराजपरिग्रहः । सर्वे राजभिः परिग्रहः परितः सर्वतः शयनासनभोजनादौ आदरादुपादानमिति यावत् । अयमत्राभिसन्धः— हारारेखाया एकदेशोऽपि यदि कस्यचिद् भवेत् तर्हिं तस्य राजसेवया वृत्तिः ।
फलं तु रेखासाकल्ये सकलं भवति । वैकल्ये तु विकलम् । स्त्रीणां तु

१. 'तं' ख पाठः.

यद्येषा तर्हि सर्वराजपरिग्रहः इत्यत्र सर्वदा राजपरिग्रहः । पद्धनपुरस्सरं स्वभर्तृपरिप्रहः इत्येवार्थः । तत्र च स्वभर्तृविशेषो भवति प्राभवं चेति । ഹാര 8 = മദ്ധ്യ മേടെ താഴത്ത് മുദ്ധ്യമേടെ ചുവട്ടി െ ബന്ധമാഖ ്യോട്ട് ഉള്ള രകെയിൽ മേലേ അരിക്കത്ത് ബന്ധ**േഖ**യോടടി യിൽ ലതിപച്ചുന്ദനെപ്പോലെ ഇരിക്കുൻറയ്. തന്റെറ് അ കത്ത് സ്ഫ്റ്റയായിട്ട് മറെറാരു രേഖയില്ലാതെ ഇരിക്കണം വ

मन्दोष्णदालक्षणमाह —

मन्दीरणदा तु तद्धी वतिते मन्द्रगामिनी। मान्यमेव फले तस्या धर्मीद्प्रच्युतिस्पर्या । ६८॥

तद्धः तस्या हारारेखाया अधः। मन्दगामिनी मन्दगतिमन्दन स्थितिरिति यात्रत् । अस्पष्टेत्यर्थः । तस्याः फूरु मान्द्यं प्रवृत्तिमान्द्यं, न बुद्धिमान्द्यम् । यद्यपि बुद्धिपुरस्सरत्व प्रवृत्तेस्त्यापि विचारंजिनिताया बुद्धौ विकासयुक्तायोगि सत्यां गुवीदिभयाद् भाविविधाशक्षया च प्रवृत्त्यभाव-दर्भनाद बुद्धिमान्द्यं विना प्रवृत्तिमान्द्यं घटते । अतीऽत्रं प्रवृत्तिमान्द्यं विव-क्षितं, धर्मादप्रन्युतिश्च फलम् । धर्मशब्दः पुरुषाथीन्तरीपलक्षणार्थः । अन्या सम्पन्नः पुमान् पुरुषार्थेषु अन्यतमे तिष्ठतीत्यर्थः । नामतश्च फठा-न्तरं मन्दमुष्णं मन्दोष्णं, तद् ददातीति मन्दोष्णदा । यत् खुं खरोष्णं वस्तु तत् स्पर्शे सत्यस्य पुरुषस्य मन्दोष्णं भवति । किञ्च निदाघादौ उ-ष्णवेदनादिश्च नास्य बहुत्तरं मवति प्रस्वेदादिश्चेत्यवगर्नेतव्यम् ।

് മുന്ദോഷ്ണങ് ഹാരേടെ താഴത്ത് അനാമികയൊട്ട് മുണ്ടൊ ം ൻറിയോടിടയിൽ വ്യാക്ഷം പോലെ തന്നൊട ഹാരയോടിടയ ൽ സ്ലാഷ്ട്വയായി മറെറാരു ഭരഖയില്ലാത്തത്. കഴുത്തിന്റ് കിഴ് പുണ ല്ലിന്നുതാഴത്ത് മുൻദരേഖ മത്തുമാലപോലെ ഉണ്ടാകിലവയും യാരമേഖ. മേലേവ രണ്ടിന്നും മുറിവില്ലാതെ ഇരിക്കിൽ II & II

राजी तु भध्यमामध्यपर्वेगा शोभवाकृतिः। कर्मिकाकृतिरङ्गानां स्निग्धता तत्फलं भवेत् ॥ ६९॥

राजी तु मध्यमाया मञ्चपर्वणि शृङ्खलांकारा प्रस्विता शोधनाकृतिः • स्निम्धन्छाया - अर्मिकाकृतिः अर्मिकाङ्गुलीयकम् (२०००)०० व**राकृतिः** तस्या आकृतिरिवाकृतिर्यस्याः सा तथा। तत्साम्यं चाज्जुलीपरिवेष्टनैनावस्था-

<sup>• &#</sup>x27;முஷம்' க, ख, पाठः.

नम् । तस्याः फलं सर्वोङ्गानां स्निग्धता । यावती हैयङ्गवस्पर्शे स्निग्धतानुभ्यते तावती पुंसोऽनया सम्पन्नस्य स्पर्शे इति । ๑৯००० ६४००० ६४००० ६४००० नामार्थस्त राजिशब्देनेदमुक्तं — सपोंदरभागगता काचित् पदवी राजी । सात्यन्तं स्निग्धा । तत्साम्यादियमपि तच्छब्देनोक्तेति । ७०००० ००००००००० । ६९ ॥ ६९ ॥

गोमतीलक्षणमाह —

अनामिकामध्यपर्वगामिनी मध्यवेदिनी । अयुक्ता सन्धिगतया ज्ञाब्दवित्तवं ददाति सा ॥ ७० ॥

अनामिकामध्यपर्वगामिनी अनामिकाया मध्यपर्व गन्तुं शीलं यस्याः सा तथाविधा। मध्यवेदिनी मध्यमेव वेदिः अलङ्क्रतस्थलम् । एवम्मृता गोमती। तस्याः शब्दिवत्त्वं फलं, यदि सान्धिरेखया सा न संयुक्ता मवेत्। अन्यथा मिश्रकर्मणां फलमिव मिश्रप्रवृत्तिता भवेदिति। तस्याः सन्धिरेखया व्यवधाने रेखाचतुष्ट्यभागदेशैश्रापेक्षितः। तन्न्यून-तायां फलस्यापि तद्रद्भाव इति द्रष्ट्व्यम्। अत्रेश्वापेक्षितः। तन्न्यून-तायां फलस्यापि तद्रद्भाव इति द्रष्ट्व्यम्। अत्रेशिक्षतः। तन्न्यून-तायां फलस्यापि तद्रद्भाव इति द्रष्ट्यम्।

धनिलालक्षणमाह—

धनिला गोमतीस्थानादुपर्युपरि निम्नगा। फलं तस्या ऊर्ध्वमुखी यशो व्याप्तं भवेदिति॥ ७१॥

गोमत्या उपिर तस्थानाद्वा उपिर निम्नगा ऊर्ध्वमुखी या रेखा सा धनिला। तस्याः फलमिति एवंप्रकारम् । कथिमत्याद्व — व्याप्तं यशो मवेत् । व्याप्तश्रव्देन सापेक्षेण सर्वेणेत्यपेक्षितम् । धनव्याप्तिश्रात्र फल-मिति नामशब्देन सूचितम्। ധനിള=ംഗാമതിയെപ്പോലെ മണിബ സ്ഥത്തിങ്കൽനിൻര തുടങ്ങി അനാമികയുടെ അഗ്രത്തോളം ചെൻറത്ര്. ഇതിന്ത് ആധാരരേഖയെൻര പേരുണ്ട് ॥ ७१ ॥

निलालक्षणमाह —

मध्यमाग्रगता रेखा यश आयुः श्रियो गुणान्। ददात्यूर्ध्वमुखी पार्श्वमुखी दोषान् प्रदास्यति॥ ७२।

<sup>🤨 🦅 &#</sup>x27;य' ख. पाठः.

अयमत्रार्थः — मध्यमाया अग्रे का चिद् रेखा भवेत्। सा शुमं फलं प्रदास्यित । यद्य्वे मुखी पुनः सा तदा यशः । तन्मात्रमायुः तथा-विधां श्रियं परिमिताम् । गुणान् । ये गुणा इति लोकप्रसिद्धां स्तानित्यर्थः । यदि पार्श्वमुखी सा भवेत् तिहैं दोषान् प्रदास्यित । पार्श्वमुखीत्वे दोषफल-सिद्धेश्वरकालपेक्षा विद्यते । अन्यत्र सा नास्तीति ।विशेषः । निला नाम बीजरोहः । तस्या अर्ध्वमुखीत्वं स्वभावः ततोऽत्रापि तत्प्रवृत्तिः । किला नाम विश्वरोहः । तस्या अर्ध्वमुखीत्वं स्वभावः ततोऽत्रापि तत्प्रवृत्तिः । किला नाम विश्वरोहः । तस्या अर्ध्वमुखीत्वं स्वभावः ततोऽत्रापि तत्प्रवृत्तिः । किला नाम विश्वरोहः । तस्या अर्ध्वमुखीत्वं स्वभावः ततोऽत्रापि तत्प्रवृत्तिः । किला नाम विश्वरोहः । तस्या अर्ध्वमुखीत्वं स्वभावः ततोऽत्रापि तत्प्रवृत्तिः । किला नाम विश्वरोहः । तस्या अर्ध्वमुखीत्वं स्वभावः ततोऽत्रापि तत्प्रवृत्तिः । किला नाम विश्वरोहः । तस्या अर्ध्वमुखीत्वं स्वभावः ततोऽत्रापि तत्प्रवृत्तिः । किला नाम विश्वरोहः । तस्या अर्ध्वमुखीत्वं स्वभावः ततोऽत्रापि तत्प्रवृत्तिः । किला नाम विश्वरोहः । तस्या अर्ध्वमुखीत्वं स्वभावः ततोऽत्रापि तत्प्रवृत्तिः । किला नाम विश्वरोहः । तस्या अर्ध्वमुखीत्वं स्वभावः ततोऽत्रापि तत्प्रवृत्तिः । किला नाम विश्वरोहः । तस्या अर्ध्वमुखीत्वं स्वभावः ततोऽत्रापि तत्प्रवृत्तिः । किला विश्वरोद्धाः । किला नाम विश्वरोहः । तस्या अर्धिः । विश्वरोद्धाः । वि

देवीलक्सोच्यते —

तर्जन्यग्रमतिष्ठाः या वर्तुलस्थितिरग्रणीः। विद्रम्येषु भवेत् सोऽयं तद्वानात्मरतिः प्रियः॥ ७३॥

तर्जन्यग्रप्रतिष्ठा तर्जन्यग्रे निम्नत्या स्थितिर्थर्गाः सा तर्जन्यग्र-प्रितिष्ट्युच्यते । येवंविधा सा देवीत्युच्यते । वृत्तस्थितिर्वृत्ताकारेण स्थितिः स्थानं यस्याः । फलं तद्वान् पुरुषो विदग्धेष्वग्रगण्यः स्यात् । किञ्च स्थानं यस्याः । फलं तद्वान् पुरुषो विदग्धेष्वग्रगण्यः स्यात् । किञ्च स्थानं यस्याः । फलं तद्वान् पुरुषो विदग्धेष्वग्रगण्यः स्यात् । किञ्च स्थानं यस्याः । किञ्च कारमरितरात्मन्येव रितर्थस्य सः । प्रियः सर्वप्रिय इत्यर्थः । किञ्च कारमरितरात्मन्येव रितर्थस्य सः । प्रियः सर्वप्रिय इत्यर्थः । किञ्च कारमरितरात्मन्येव रितर्थस्य सः । प्रियः सर्वप्रिय इत्यर्थः । किञ्च कारमरितरात्मन्येव रितर्थस्य सः । प्रियः सर्वप्रिय इत्यर्थः । किञ्च कारमरितरात्मन्येव रितर्थस्य सः । प्रियः सर्वप्रिय इत्यर्थः । किञ्च कारमरितरात्मन्येव रितर्थस्य सः । प्रियः सर्वप्रिय इत्यर्थः । किञ्च कारमरितरात्मन्येव रितर्थस्य सः । प्रियः सर्वप्रिय इत्यर्थः । किञ्च कारमरितरात्मन्येव रितर्थस्य सः । प्रियः सर्वप्रिय इत्यर्थः । किञ्च कारमरितरात्मन्येव रितर्थस्य सः । प्रियः सर्वप्रिय इत्यर्थः । किञ्च कारमरितरात्मन्येव रितर्थस्य सः । प्रियः सर्वप्रियः सर्वप्रियः । किञ्च कारमरितरात्मन्येव रितर्थस्य सः । प्रियः सर्वप्रियः सर्वप्रियः । किञ्च कारमरितरात्मन्येव रितर्थस्य सः । प्रियः सर्वप्रियः सर्वप्रियः । क्षित्रियः सर्वप्रियः सर्वप्रियः । क्षित्रियः सर्वप्रियः । क्षित्रेविष्ठाः । क्षित्रेविष्ठाः सर्वप्रियः । क्षित्रेविष्ठाः सर्वाः । क्षित्यः । क्षित्रेविष्ठाः । कष्रितरेविष्ठाः । कष्रितरेविष्ठाः । कष्याः । कष्रित्रेवेष्यः । कष्

शत ह्दालक्षणमाह —

अनामिकामूलपर्व प्रतितिष्ठति निखदा। आवृणोति च सा नित्यं वैरमेव प्रदास्यति॥ ७४॥

 സ്ഥലത്തിങ്കൽ രാൻ കുഴിഞ്ഞു പണംപോലെ വട്ടത്തിലിരി ക്കിൻറത്വ 1981

निष्ठालक्षणं फलपुरस्सरमाह —

# कनिष्ठिकाम् लसन्धिमतिकम्य प्रवर्तते । अनामिकाम् लदेशादाचारस्थितिमाप्नुयात् ॥ ७५ ॥

किष्ठिकाया मूले या सिन्धरेखा विद्याजाययोरधः, ततः परचात् तामातेकम्य आ अनामिकादेशात् काचिद् रेखा यदि प्रवर्तते तिर्हे सा (प्रिति? नि)ष्ठा । अनया खलु प्रतितिष्ठति चिरं पुरुषः इत्यिभेप्रत्य फलमाह — दिर्घमायुरवाप्नोति नांत्र संशयरच भवतीति स्थितेशब्देनाह । अत्रायं भावः — सिन्धरेखाया अधोभागे करतलमिममुखीकृत्यानामिकामूलदेशाद् यदि प्रवर्तेत तिर्हे स चिरञ्जीवी तया रेखया भवेत्। तत्र च रेखापौष्कल्या-पौष्कल्याभ्यां फलोनतान्नते न शङ्कनीये इति । നിത്യാ—കനിത്യികാനാ മികളുടെ സന്ധിയികൽ നിൻ ചറച്ചെട്ട അവങ്ങ താണ അവിടുന്ന് കനിത്യികേടെ ചവട്ടികൽ കടെ കരഭത്തിനെറ പറത്തെണരികെകുടി മേല്ലടുകരേറി ധമ്മസ്ഥാനത്ത് ചെല്ലുന്നത് । 1941

धात्रीलक्षणमाह —

### मूलं करतलस्योक्तवा शङ्खलक्ष्म स्वयं पुनः। अधितष्ठति या तस्या विभृतिरिभमोहनी ॥ ७६॥

या करतलम्लगता यदि शङ्खलक्ष्म भवेत् तिह तद्धितिष्ठति सा धात्री। तस्याः सकाशादिभिमोहनी विभूतिर्भवति अभिमोहनी आभिमुल्येन दर्शने सत्येव स्वाभिनो मोहमुत्पादयित यादशी विभूतिस्तादशी भवेत्। मूलं कर्तलस्योक्तेव्यनेन फलान्तरं वक्तव्यम्। तदयमर्थः — उक्तिशब्दो व्यापारमात्रवाची। करतलरा मूलमुक्त्वा व्यापृत्य। सर्वदा स्थितिश्च भवतीति शेषः। यदि वा करतलस्य मूलमुक्त्वा व्यापृत्य या काचिद् रेखौ तद्यिक्तेष्ठति, तेन कद्गतं शङ्खलक्ष्म प्रवर्तियत्वा तद्यितिष्ठतीत्येवार्थः सम्पद्यते। सर्वथा नान्वयः। अयमत्रार्थः — करतलम्ले आत्मरेखासम्ब-न्यितया शङ्को महंनो वा यदि भवति, तच काचिद् रेखा अधितिष्ठति

१. 'संशयश्च नात्र म', २. 'तते', ३. 'खाधि' च. पाठः.

मध्यमाया म्रुत एकाङ्करपर्यन्तं यावद् व्याप्य सहस्रशाखा भवति, ति समुद्धिवभूतिः सम्पत्समृद्धः चिरतार्थ एव पुरुषः स्यादिति । एवं धात्री- रक्षणं फरं चोक्तम् । ധാത്രി ഇടങ്ങി മത്സ്വാകൃതികൊണ്ടുതാൻ അത്രമരേഖയോടു സംബന്ധിച്ച ഹാര സ്ഥാനത്തോളം ചെൻറ അനേകം ശിഖകളോടുകൂടിയ രേഖ ॥ ७६॥

गोपीलक्षणमाह —

मूलदेशादुपारभ्य यस्याः संसृतिरिष्यते । अनामिकामूलदेशं यावद् गोपी विशिष्टदा ॥ ७७ ॥

या खलु करतलम्लदेशादुपारभ्य करतलम्लदेशं कि चिद् गत्वा तदा-रभ्य दृढम्लतया सम्भूयानामिकाम्लदेशं यावत् संसरति, (सा गोपी।) य-स्याश्च तादशी संस्तिरिष्यते। संस्तिशब्दः प्रवृत्तिवाची। शोभाहेतुतया लोकैः प्रार्थ्यते। शोभाहेतुत्वं च प्रसिद्धम् अनामिकाम्लगताया रेखायौ दिर्घीम्-तायाः। घवलतरे करतले म्लादारम्य यस्यांकस्यांचिद् रेखायां प्रवृत्तायां दृश्य-मानायामितरमणीयामदं करतलिमिति व्यवहारदर्शनात्। विद्वत्परिषत्स लोके च येवंविधा यतश्च, अतस्तस्याः सिन्नधानाद् विशिष्टानि फलानि अस्य पुर-षस्य भवन्ति स्त्रिया वेलाह विशिष्टदेलन्त्येन पदेन । विशिष्टशब्देन तादशं फलमुपलक्ष्यते। तत् सूचयलेषेल्यथः। नामतस्तु राजादिभयविरहो-ऽपि फलान्तरं सूचितम्। ब्याचीकिकालाव्यीककेक्ष्कु ज्ञ लङ्का क्राल्का कलाव्या क्राल्या क्राल्या

प्रियव्रतालक्ष्माह --

त्रियवता मागधी स्यात् कर मस्थानसङ्गताः । या रेखास्तासु सर्वासु सन्निधत्ते कनिष्ठिकाम् ॥७८॥

याः खलु करमस्थानसङ्गता रेखास्तासु सर्वासु या कनिष्ठिकां सन्नि-धत्ते सा प्रियन्नता । सान्निधानं नाम यावत् सम्भवति तावदेव । न चात्य-न्तसान्निध्यं विवक्षितं, कनिष्ठया विरोधादत्यन्ताव्यवधानस्य । अस्याः फलं

१. 'या घ' घ. पाठः.

नामत एवोक्तमिति नोच्यते । त्योधर्मादि एतद्दतः प्रियं भवतीते । माग-धीति । मगधा नाम धर्मपूर्वसंस्कारः तत्सम्बन्धिनी मागधी । तद्विकारभूते-त्यर्थः । मगधशब्दस्य च धर्मपूर्वसंस्काराभिधायकत्त्रं योगाचारमतसिद्धम् । പിയവത=രോഹിണീടേ ചുവട്ടിങ്കൽനിന്നതാ ക ട്രൈട്രത്തെന്ന താൻ നടുവേളം ചൈന്താൻ ഇടത്ത്രമോയി മഹിയോട്ട സംബ സിച്ച കനിന്റികമേൻ കുരേണ രേഖ ॥ ७८ ॥

धेनुकालक्षणमाह —

# या स्यात् करतले सूक्ष्ममध्यमा मध्यमोन्मुखी। धेनुका सा परिमितं फलमादाय दीयते॥ ७९॥

यस्याः खलु स्क्ष्ममध्ये स्क्ष्मेक्षिकया निरीक्षणे सित सम्यङ् मध्य-स्थले करतलस्य वृत्तिभेवति । विशेषश्च या मध्यमोन्मुखी तथात्वे सत्यिष सा घेनुका परिगदिता । परिभितं फलं तया दीयते लोकस्य । अयमर्थः — घेनुकासम्पन्नः पुरुषो न कस्मैचिदिष कस्यैचिद् वा पूर्णं फलं ददाति किन्तु किञ्चित्त्वेव ददाति किन्तु ददाति चेति । लक्षणाभिप्रायस्त्वेवं — या कर-तलमध्यमध्यगता मध्यमां प्रत्युन्मुखीव तिष्ठति रेखाकृतिः सा घेनुकेति । ധേനംക=മണിബന്ധത്തികൽ നിന്നു യടങ്ങി ഇന്ദിരേടേ വലത്ത ഭാഗമേ സൂക്ഷൂകാരയായി മധ്യമെ പ്രാചിക്കുന്ന രേഖ ॥ ७९ ॥

रोहिणीलक्षणमाह —

# रोहिणी नित्यसम्भूतिर्नित्यवृद्धिसमन्विता । तर्जनीमूलमाप्नोति तद्गता स्वायुषः फलप् ॥८०॥

या तर्जनीमूलमाप्नोति, (ये १ से)वंभूता रोहिणी। कीद्यी तर्जनीमूलं प्राप्नोतीत्यत आह — नित्यसम्भूतिरित्यादि। नित्यं सम्भूतिः सम्भवो
यस्याः सा नित्यसम्भूतिः नित्यं नियमेन किञ्चित् किञ्चिदुद्भवो यस्या
विद्यत एव, यथा कर्म। यथाहि तस्य पुरुषस्यायुर्निदानमूतं कर्म प्रतिदिवसोपचीयमानं कर्म संस्कारादिना तज्जन्मकृतधर्मरूपं तदायुःकारणं
भवति, तथा तज्जन्मायुरसूचकमि रखारूपं प्रतिदिवसोपचीयमानम्। तदभिप्रायेण नित्यसम्भूतिरित्युक्ता। सा नित्यवृद्धिसमन्विता च। अस्यार्थः —
यतो नित्योद्मृतित्वं तस्या अत एव नित्यवृद्धिसमन्विता च। उद्मृति-

वृद्ध्ये,रविनाभावात् । नतु उद्भृतिर्यत्र यत्र तत्र तत्र वृद्धिराते ।नियमो नास्ति उत्पत्त्यनन्तरमेव मृते ध्यमिचारात् । नैतत् समञ्जसम् । तत्राप्युत्प-। तेकाले यावद् वस्तु तन्न तावन्मरणकाले। ननु न प्रतीयत इ।ते चेदेवं न । यदा योनिद्वारान्त्रिस्सार्थते वायुना, तदा तत्परिमितत्वं जन्तुशरीरस्य सिद्धं न तावत्परिमाणं स्तनपानसमये । जरायुपरिवृतस्याप्यस्त्येव ताव-त्यरिमाणं यावत् पुनयेतिद्वारा प्रवेशायतुमशक्यम्। इति तावदनुभवास-द्धम् । तस्माद् यत्र यत्रोद्मृतिस्तत्र तत्र वृद्धिः समन्नतरसमये सम्भाविष्य-तीति व्याक्षिररूपेव । यत्तु पुनरुक्तं जन्मानन्तरमेव मृते व्यभिचार इति तद वे परिपोषविषयमेव न वृद्धिमात्रविषयम् । ननु मृत्यनन्तरमेव जाते व्यभिचार इति चेत् तत्रापि शर्रारवृद्धिमात्रस्य सम्भवात् । जीवेन विना न पोष इति चेत् अ्तु, तथापि बृंहणमस्येव । तद्भि वृद्धचपरपर्या-यामत्यास्ताम् । ईंध्शी सा तर्जनीमाप्नोति । प्राप्त्यनन्तरं तद्गता च तस्यां तर्जन्यं गता च समवेता च । एवम्भूता या रेखा सा रे।हिणी रोहणस्व-भावा । फलमाह —स्वायुषः फलमिति । स्वायुषः पुरुषस्य फलम् । सामान्य-वचनमेतत् । स्वयमेव फलजातिमत्यर्थः । प्रयच्छतीति शेषः । नन्वशुभ-फलमापे प्रयच्छतीति ब्रूमः। अयमभिप्रायः करतलमूलमध्यादारम्य क्रमेण क्रमेणोत्पत्ति पुनः पुनर्रुब्ध्वा प्रत्युत्पत्ति वृद्धिं च लब्ध्वा तर्जनीं या प्राप्नेति । पुन तर्जनी गता तत्समवेता तिष्ठति । तत्र यद्यविच्छेदाद् यावत् तर्श-न्यन्तगमनं ततश्शतायुः स्यात् । तत्र यदि विच्छेदस्तर्हि स विच्छेदः पारे-मेयः । अन्यथा कस्मिन् वयासे तद्व्वंस इति विज्ञानायोगात् । नत् परि-मेयत्वेऽ र केन प्रमाणेन परिमेयतेति । अत्र ब्रूमः । सर्वत्रापि रेखास्व-रूपं परिमेयं, परिमाणसाधनं च गजरोम । तच वालगतम् । तचैकैक-मेंकैकसंतत्सरज्ञापकम् । तच नायामतः प्रमाणम् । अपितु विस्तारत इत्परम स्थितिः । अतोऽत्रा.पे गजरोम्णा रोहिणीं परिमायायुःफठं ।ने.६-होत्। तथाच यत्र यत्र विच्छेदः परिस्फुटस्तत्र तत्र नायुर्भङ्गः । यत्र तु मध्ये खण्डाभावः । खण्डो नामोभयतिरुक्तन्त्रो वस्तु विशेषः । अतोऽत्रा-न्युभयतिश्छन्नो रेखाभागो यत्र न विद्यते तत्रायुर्भङ्गः सुवचनः । यावन्ति च यरसंख्याकानि रोमाणि परिमाणे कियमाणे भवानेत विच्छेदस्थले गतानि,

<sup>9. &#</sup>x27;न्ना रे' इ. पाट:.

> "यदवस्थः अयं चेष्टा स्वस्य यादृश्यपि स्फुटा । तदवर्थां तां च चेष्टामादिशेत् प्रेक्ष्यगोचरे ॥"

इति सिद्धमुनिः । तत्रायुर्विषये स्वयं यदि स्वपन् प्रेक्ष्यागमनसमये तत्र तत्प्रेक्ष्यस्य मृतिं विद्यात् । आदिशेच ताम् । यदि भुञ्जानस्तिर्हि रोग-विद्युद्धिमादिशेत् , तदवस्थायां स्वयं रोगी । अथ स नीरोगस्तिर्हि रोगो-त्पित्तमादिशेत् । यदि भुजिष्यन् रोगी भविष्यति । यदि स्वापं कर्तु-भिष्छन् रोगावसाने मरणमेष्यति विंशतिदिनाद्ष्वम् । अथ विषयं खुभूषुः प्रेक्षकः, मृत एवेति वदेत् । अथ संखुभूषुर्द्धित्राणि दिनान्यतीत्य मृतिमेष्यति । अथ विषयं भुञ्जानस्तिसमन्नेव दिने मृतिमेष्यति रोगी चेत् । एवं यद्यदवस्थः स्वयं यद्यचेष्टश्च तां तामवस्थां तां तां चेष्टां च प्रेक्ष्यस्य वदेत् । चेष्टाशब्देन प्रवृत्तिस्व्यते फलपक्षे । लक्षणपक्षे तु प्रवृत्तिमात्रं शयनासनगमनाद्यपि कर्णमलापहरणाद्यपि यद्यत् ।किश्चित् प्रवृत्तिमात्रं तत् सर्वमेव । अथ तदस्थचेष्टाः कथ्यन्ते । समे तले नियतेन्द्रियमनस्कः

प्रशान्तवर्णविन्यासन्यक्तिराचान्तः स्वस्थान्तःकरणो विविक्तदेशवासी चरितिनयमवतः प्रातरुत्थायेश्वरं हृद्यकमलस्थं सिक्षन्त्य सन्तिर्पतिविद्वज्जनः
प्रेश्लको निर्दयत्वादिदोषरिहतः शोभनाकारस्तस्य च स्वयं सुखेनाविस्थितः
सन् प्रेश्च्यागमनसमसमयमेव यः किश्चिज्जन आगच्छिति, स मुख्यस्तटस्थलोकः । पूर्वमेव तिष्ठन्निप स्वसमतले आगिमध्यन्नापे तत्तत्फलोक्तिसमये ।
स्थावराश्च केचन जङ्गमाश्च केचन मनुष्यातिरिक्ताः । अचेतनमिप क्विचिद्
भित्त्यादि यावद् दृष्टिपातम्वास्थितम् । स्थले वस्तु यावत् तावत् तटस्थलोकेऽन्तर्भवित वस्तुजातम् । तत्र कथं नियमः स्यादिति चेदत्र रहस्यं
न्नूमः ।

''विशेषदृष्टिविषयश्चिह्नमित्यभिधीयते । कालसम्बन्धमात्रेण न विनामावमहीते ॥ यादशं प्रच्छचते येन तादशं तस्य लक्षणम् ॥ असाधारणधर्मत्वान्नियतं तस्य लक्षणम् ॥''

यत्र विशेषतो दृष्टिः पतिता भवित झिटित दैववशात् फलोक्तिसमये प्रेक्ष्यदर्शनमात्रसमये वा तत् तटस्थवस्त्वित्ववित्तमनसा सङ्गल्य निर्णेत्व्यम्। तत्र विशेषः कथ्यते। प्रेक्ष्यो यदि वामभागे भवेत् तदा तटस्थोऽपि तत्र चेत् स्यात् तदा तत् तटस्थगतं लक्ष्म तस्य भवेत् ज्ञापकं फलानाम्। यदि तत्राप्येकदेशस्यता एकासनस्थता एककल्पस्थता वा भवेत् तद्रतं लक्ष्म सुतरां ज्ञापकं स्यात्। यदि भिन्नभागस्थता तटस्थस्य स्यात् तिर्हे नैकेन तटस्थेन लक्ष्म निर्णेतुं शक्यं, किन्तु द्वित्रैः पञ्चपेनी। यदि वा लक्षणबाहुल्यमविक्षितं तदैकस्मिन्नेवास्तु बहुषु वा। न तटस्थवाहुल्ये नियमापेक्षा। यदि पृष्ठे तटस्थाः स्युस्तिहैं ते न प्रमाणम्। अथ ज्ञातास्ते तर्ह्यापे ते न प्रमाणं भवेयुः आयुवोऽन्यत्र। आयुषि तु प्रमाणम्। पुरोगमनाभाव एव तेषां प्रमाणं प्रेक्ष्यः स्यात् प्रत्युज्जीवने। तस्मात् पृष्ठगतानां न सर्वथा प्रामाण्यम्। पुरोगतानां तु अप्रामाण्य-चिन्तावकाशोऽपि न। तटस्थानां मनोवृत्तिनं।चिन्त्या, चेष्टामात्रमेव तु

१. 'तसम' ख. घ. ड. पाठ: २. 'ये तावत' क. पाठ:

चिन्त्यम्। अवस्था तु बाह्या। एवं च यदवस्थो यचेष्टश्च तटस्थस्तामवस्थां तां चेष्टां च प्रेक्ष्यसादिशेत् पूर्ववत् । कित्र यद्यस्त्रे यद्यद्तुरूपं लक्ष्म दृश्यते तत् सर्वं लक्ष्म चेतनाचेतनप्रवृतिरूपम् । एवं प्रेक्ष्यचेष्टापि द्रष्टव्या । यदि प्रेक्ष्यगृहं प्रति गच्छेत् प्रेक्षको दूतप्रेषणादिवशात् , तदा स्वापो निषिदः, रोगिणो मृतिप्रसङ्गस्चनात् । रोगिणः कल्पितभङ्गप्रसं-ङ्गात् । कार्यनिर्णये भुक्तियुक्ता । स्वापस्तत्रापि निषिद्धः, निश्चेष्टत्वस्या-प्रवृत्तिप्रसङ्गात् । एवं तत्राप्यनुरूपं फलेन चिन्तयितव्यं लक्ष्मतया । एवं प्रेक्ष्यप्रेक्षकतटस्थ चेष्टात्मकं प्रमाणं सहकारि । श्वासाश्च कीदिग्विधा इति चेद् , अत्र ब्रूमः । पञ्चवृत्तिः प्राणः परीक्ष्यो लक्षणपरीक्षायाम् । कथं पञ्च-वृत्तिता इत्यत आह पत्र भूतानीति हि प्रसिद्धम्। तानि च पत्र भूतानि सर्वेषु शरीरेषु सन्त्येव पृथिव्यादीनि । तत्र च यत्र यत्र च भूतस्बरूपे वायु-र्वतेते प्राणलक्षणः, तत्र फलविशेषाः सन्ति । ननु कथमेतद् ज्ञातुं शक्य-मित्यत आह पत्रमूतानि शरीरं व्याप्य तिष्ठन्ति । तथा च प्रत्येकमङ्गेषु पञ्चापि भूतानि सन्ति । एवं च घाणार्द्येऽङ्गेऽपि वायुद्धारे द्वारद्वयवति विद्यन्ते पत्रापि भूतानि । अतो यत्र यत्र भूतरूपे वायुर्निस्सरतीति ज्ञात्वा फलविशेषानादिशेत्। तचापि यद्यत् फलानुरूपमनुभूयते तत्तत्स्वरूपमव-हितमनसा निश्चित्य विज्ञेयम् । कुत्र भागे किं मूतं वर्तत इत्युत्तरत्र वक्ष्यित । एवं श्वासोऽपि रेखासहकारी प्रमाणम् । तथा वर्णोऽपि । तथाहि — याहग् याद्य वर्णो यासु यासु रेखासु वर्तते स स उपयोगी प्रमाणतया सहकारि-तया च रेखाया वर्तते। तद्विशेषश्च वक्ष्य(ती १ त इ)ति। @ २००० १०० । = 2 450 കയ്യുടെ ചുവട്ടിൽ നടുവിൽ മണിബന്ധത്തിങ്കൽനിൻ ു തുടങ്ങി തജ്ജന്വഗ്രത്തോളം ചെല്ലിൻറ രേഖ. രേഖ ഇല്ലാത്തടത്ത് രേ ഖയോടൊത്ത നിറമാകിലും കണക്കുതാനും. പിന്നെ രേഖ<u>യ</u>ട **ങ്ങിനെറടത്ത് മന്നെപ്പോലെ നിറമാകിൽ** തന്നോടൊത്തൊരു രേഖ വിലം അവന്ന രോഹിണിയെ യാതൊരിടത്തു മുറിക്കിൻ രൂ അവ്വയസ്സിൽ ചാം. ഈ രേവക്ക് ആദിയെതുടങ്ങിയ യാതൊരു വണ്ണ 4<u>38</u> ഇ് അതിന്റെ നാശത്തിങ്കലും മിക്കുവാരം മരിക്കും. 116011

१. 'ख्या' क. ख. पाडः. २. 'स' क. ख. घ. पाडः,

# तर्जनीमध्यपर्वस्था गुल्मिनी वृत्तवर्तिनी। तस्याः फलं तु दुष्टं तद् यदा अयुःक्षयं तथा॥ ८१॥

या तर्जनीमध्यपर्वस्था तर्जन्या यन्मध्यपर्व तत्रस्था तद्गता, वृत्त-वर्तिनी वृत्ततया वर्तितुं शिलं यस्याः सा तथाविधा गुल्मिनी नाम रेखा । तस्याः फलं तु यत् तद् दुष्टं यश आयुःक्षयं च । तत्र विशेषो वक्तन्यः । यदि मध्यपर्वसन्निधी रेखा उक्तलक्षणा तदैवेदं फलद्वयम् । यदि पर्वमध्यादुपरि तदा सुयशो दीर्घायुश्च फलमिति । भिष्टिकोले निध्व काङ्गला विश्व काङ्गला विश

अरुणालक्षणमाह —

# तर्जनीमध्यपर्वस्था या रेखा ऊर्ध्वगामिनी । कृष्णवर्णा कृष्णफलं ददातीति हि नः श्रुतम् ॥८२॥

या पुनरुक्तलक्ष्मणायास्तर्जनीमध्यपर्वस्थाया रेखाया ऊर्ध्वगामिनी ऊर्ध्वगमनशीला। अन्यवहितोत्तरदेशस्थिति यावत्। सा अरुणा नाम कृष्ण-वर्णा च। तस्याः कृष्णफलं दोषरूपमिति यावत्। विशेषतस्तु न ज्ञायते को दोष इति। दोषरूपं फलमिति हि नः श्रुतं श्रुतिः। कथमरुणेति नामेति चेदत्र ब्रूमः। कृष्णवर्णेत्यनेन रागातिशये काष्ण्यमनुभूयते रक्तपटादीनां, तदेव विवक्षितम्। अतो न दोषः। क्षण्यक्ष्मनुभूयते रक्तपटादीनां, क्षीक क्षाक्ष्मक्ष्मे अतो न दोषः। क्षण्यक्षमनुभूयते रक्तपटादीनां, क्षीक क्षाक्ष्मक्ष्मे अतो न दोषः। क्षाक्ष्मक्ष्मित्रक्ष्मे क्षाक्ष्मे क्षाक्ष्मे क्षाक्ष्मे क्षाक्ष्मे क्षाक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्य

वर्तिकण्टकालक्षणमाह--

#### अधोगतास्तु पश्च स्यू रेखास्ता वीरकण्टकाः । तेषां फलं तु वीराणां वृद्धिरेव न संज्ञायः ॥ ८३॥

वीरकण्टका नाम तस्याः फलं तु एकैकस्यामपि वीराणां तेषां प्रसिद्धानां समृद्धिः । कण्टकशन्दस्तु फलान्तरद्योतकः । तन्त्रेदं फलं, यदि तासां साकल्यं भवेत् , तदा वीरकण्टकता वीरद्रोहः फलम् । वीरशन्देन च वीर्यमुन्यते । वीर्यहानिः फलमिति यावत् । असाकल्ये तूक्तलक्षणं फलमिति न किञ्चिदनवद्यम् । नामतः सर्वासां फलहेतुत्वमङ्गीकृत्य कृतम् । अतोऽपि न दोषः । वीर्णक्षकाङ्गक्रक्रक्रः क्रिलेश क्ष्रिं वीर्णीक्ष्र क्षर्णाः क्ष्रिक्षः । वीर्णक्षित्वक्षर्णः क्ष्रिक्षः विष्योगीक्ष्र क्षर्णः विष्योगीक्ष्र क्षर्णः विष्योगीक्ष्र क्षर्णः विष्योगीक्ष्र क्षर्णः विष्योगीक्ष्र क्षर्णः विष्योगीक्षरः विष्याः । विष्योगिष्याः विषयः । विष

हस्तालक्षणमाह —

# तर्जन्यधःपर्वगता सूक्ष्मा वर्णविरूपिणी। हस्ताभिधाना नितरां शस्यते रूपवेदिभिः॥ ८४॥

अस्यार्थः — तर्जन्यधःपर्वगता स्क्ष्मा स्क्ष्माकारा वर्णवैचिन्यजुष्टा वर्णविरूपिणी । वर्णशब्देन पीतादि कथ्यते । पीतादिभिर्वणैविरूपिणी
विरुद्धरूपिणी यादशस्तद्वतो वर्णः पुरुषस्य श्चिया वा तद्विरुद्धा हि नानावर्णरूपेति यावत् । रूपशब्दः स्वरूपवाची । सा हस्ताभिधाना । रूपवोदिभिः । रूपं रुक्ष्म । रूप्यतेऽनेनेति व्युत्पत्त्या रुक्षणवोदिभिरित्यर्थः ।
प्रशस्यते सम्भाव्यते । आद्रियत इति यावत् । अनेन शुभमात्रं तस्याः
परुमित्युक्तम् । ഫസ്ത = താഴത്തെപവത്തിനെറ മേലേയരികത്ത്
രോഹിണിയെ എണ്ണിക്കണ്ടാൽ അറുപത്തേഴ വയസ്സിനെറ സ്ഥാ
നത്ത്ര്വിലങ്ങ് ॥ ८४ ॥

महिष्ठो निम्नलक्षणस्ततस्य एव । तस्य स्रक्षणमाह--

# तर्जन्यधोभागगतो मध्यपर्वसमाश्रयात्। यो निम्नो भाग उक्तः स्यान्महिष्ठस्तत्फलः स च ॥८५॥

तर्जन्या मध्यसमाश्रयाद् भागाद् योऽधोभागस्तद्भतो यो निम्नो भागः स महिष्ठ उक्तः स्यात् । स च तरफरुः पूर्वोक्तफरुः । മഹിഷ്യ = രണ്ടാം പിത്തിന്തമിതെ ഇല്മിനീടെ സ്ഥാനത്ത് ഉണ്ടായിരി ക്കിൻറ കഴി ॥ ८५॥

गुर्विणीलक्षणं वक्ति —

#### तं परीवृत्य यावर्ते पातमेव फलं स्फुरेत्।

इति । या तं निम्नभागं परीवृत्य वर्तते परिवृत्य वर्तत इति यावत् । मण्डलाकारतः परिवेषाकारेण भूत्वा प्रतिवर्तत इति यावत् । सा गुर्विणी । आवर्ते । नद्याद्योचपरिवर्तने सङ्कीर्णाकारे पातं पतनं फलं स्फुरेत् स्फोरयित । नाम्ना गुरुतरत्वार्थेन फलाविनाभावं सूच यित । एकवचनिर्देशेन लक्षणत्रयस्य फलत्रयानुगतिं सूचयित । क्रिं का — काळक्कि अञ्च का का क्रिं क्रिं का क्

१. 'स्यायमर्थः', २. 'णमाह-' घ. पाठः,

माधवीलक्षणमाह--

# अङ्गुष्ठोर्ध्वस्थिता लक्ष्मीप्रदा माधव्युदीरिता॥ ८६॥

हेमबेत्रिकालक्षणमाह —

या स्वाद्धःपर्वगता विसन्धिहें मवेत्रिका । इयं च लक्ष्मीफलदा हिसहाया त्रयोऽपि वा॥ ८७॥

या पुनस्तस्यैवाङ्गष्ठस्याधःपर्वगता सा हेमवेत्रिका नाम । अस्या अपि ठक्ष्मीः फलम् । नात्र विशेषरूपता विवक्षिता । प्रत्युत सामान्य-रूपते विवक्षिता । सर्वसमृद्धेः फलत्वमनुभूयते । सापि पुनिर्द्वेसहाया यदि दे रेखे सहायभूते यस्याः सा तथा सह आयो गतिरेकत्र गमनं यस्य स तथा । सहाय इति सहकारीति यावत् । तदापि तदेव फलम् । यदि तथा रखाभेदा भवेयुस्तदापि फलमेतदिति शेषः । उभयत्र नामतस्तु स्वर्णवर्णता सर्वाङ्गस्यापि पुरुषस्येति फलान्तरम् । ഫേമവേതിക = അംഗുത്തിനെറെ ചുവട്ടിലെ പാവ്വത്തികൽ യുക്കേടെ താഴത്ത് വലങ്ങ് പൊൻചോലെ നിറമായി ഒരു തലനുക്കുടി വാന്നി. രിക്കിൻറത്രി ഇത് തനിക്ക് സഹായമായി ചേന്ന രണ്ടുതാൻ മുൻവതാൻ രേഖയുണ്ടാകിലും പേരും ഫലമുംതന്നെ ॥ ८७ ॥

मतिलक्ष्णमाह —

अङ्गुष्ठमूलवन्धस्तु सशिखो मतिरिष्यते । मतिमान्यं भवेत् तस्य न जातु प्रतिभागुणः॥ ८८॥

यः खल्वङ्गष्टमूलबन्धः स मितः। न केवलं तन्मात्रत्वम् , अपितु स शिखत्वमिप । शिखा नाम रेखान्तरानुबन्ध उपरिभागे। तद्यक्तोऽङ्गष्टमूल-बन्धो मितिरिष्यते । तस्य फलं मितमान्दं भवेत् । फलमिति शेषः । प्रतिभागुणों न जातु भवति इति फलान्तरम् । अनेनैतदुक्तम् —अङ्गुष्ठमूल-बन्धस्य सिश्चित्वाभावे मितमान्द्यमात्रं फलम् । सिश्चित्वे प्रतिभागुणा-भावोऽपीति । ननु कथमत्र मितिरिति संज्ञा । उच्यते । विपरीतलक्षणयेति । यदि वा, मित्रस्याङ्गुष्ठमूलबन्धस्य फलं कथमिति चेद्, यदि तन्मूले रेखात्रयं भवेत् परस्परानुबद्धमिति । विश्वी=कार्व्यक्ष्णों कर्षात्र व्यव्यक्षिति । विश्वी=कार्व्यक्ष्णों कर्षात्र व्यव्यक्षिति । विश्वी=कार्व्यक्ष्णों कर्षात्र व्यव्यक्षिति । विश्वी=कार्व्यक्ष्णे विश्वविद्याद्ध व्यव्यक्ष्णे विश्वविद्याद्ध विश्वविद्य विश्वविद्य विश्वविद्याद्ध विश्वविद्य विद्य विश्वविद्य विद्य विश्वविद्य विद्य विद्

कण्डूलक्षणमाह—

कण्डः प्रियपदा शङ्खाकृतिरङ्ग्रष्टमूलगा। भ्रातृष्ट्रद्धः फलं तस्या बहुता चापि तत्र वै॥८९॥

कनिष्ठालक्षणमाह—

आत्मरेखासन्निधौ या अङ्गष्टस्यान्तरुचिताः। भ्रात्सङ्ख्यामितास्तास्तु भ्रातृणां स्मार्यन्ति वै॥ ९०॥

याः पुनरात्मरेखासिश्वयौ तत्पार्श्वभागे अङ्गुष्ठान्तसिश्वताः । अङ्गु-ष्ठान्तः, अङ्गुष्ठशब्देन तन्मूलमुच्यते, तदन्तसिश्वता व्यापिता व्याप्ता वा श्रानृसङ्ख्यामितास्ता श्रातृणां (श्रानृ १)सङ्ख्यां स्मारयन्ति बोधयन्ति । अतश्च यानत्यस्तत्र रेखा अङ्गुष्ठमूले आत्मरेखासिश्चयौ तावन्तो श्रातरः । अस्ति तु

<sup>ी. &#</sup>x27;वा' घ. पाठ:.

तत्र विशेषः । यास्तत्र तर्जन्यादिकनिष्ठिकान्ता अङ्गुलयस्तन्मुखेन या उक्तलक्षणा रेखा वर्तन्ते ता भ्रातृन् सूचयन्ति । याः पुनस्तद्विपरीता अङ्गुष्ठाग्रमुखान्तास्ता न भ्रातृन् सूचयन्ति । वैपरीत्यादिति लक्ष्यलक्षणयोर-न्यय्यतिरेकौ स्चयति नाम्ना अङ्गुष्ठाघोवृत्तिताम् । കനിവു = അാംഗുഷ്ഠ അ നെറ താഴത്ത ഭാത്രസ്ഥാനത്തിങ്കൽ നിൻര തർജ്ജനുഭിമ ഖങ്ങളായുള്ള രേഖകരം. തജ്ജനുാഭി നാലു വിരിലൂടെ കിഴ് (മേലെ?) ബന്ധരേഖക്കു മേലേ തർജ്ജനുാഭി നാലുവിലെയും നോക്കി വിരമ്പേത്തട്ടാതെ കനിഷ്ഠാതുല്വവർണ്ണങ്ങളായിരിക്കിൻറ രേഖകളം കനിഷ്ഠകരം ॥ ९० ॥

सौराष्ट्रिकालक्षणमाह —

अङ्गुष्ठाग्रमुखान्ता या आत्मसन्निधिलम्बिताः। ज्ञात्रूणां सूचिकास्तास्तु मातृस्थानाद्धः स्थिताः॥ ९१॥

याः पुनरात्मसन्निधिलम्बिताः आत्मसन्निधिमात्मरेखासन्निधिमवलम्ब्य वर्तमाना अङ्गुष्ठात्रमुखान्ताः । अङ्गुष्ठात्रे अङ्गुष्ठात्रविषये । अङ्गुष्ठात्रमुद्दिश्येति यावत् । मुखान्तः मुखस्वरूपं यासां तास्तथा । अन्तशब्दः
स्वरूपवाची । ईदृश्यो रेखाः शत्रूणां सूचिकाः शत्रून् सूचयन्ति मातृस्थानादधः स्थिताः । मातृस्थानं नाम तर्जनीमृलभागे तर्जनीमध्यमयारन्तर्भागस्याधोभागस्तर्जन्या अधोभागः । पितृस्थानं तर्जन्या अधोभागः । आत्मरेखासङ्गतिस्थानम् आत्मस्थानम् । मध्यमाया अधोभागो भ्रातृस्थानम् । अनामिकाया अधोभागो बन्धुस्थानं विद्यास्थानं च । कनिष्ठिकाया अधोभागः
सुतस्थानम् । तदनेनतदुक्तम् । अङ्गुष्ठमुख्यस्तर्जन्यधोभागवर्तिन्यः शत्रुरेखा
इति ॥ ९१ ॥

तत्फलमाह-

बहुवर्णा घर्घराङ्गयः स्फुरत्तनुमनोहराः । मण्डलाकारसंस्थानस्थानवृत्तिनिरोधिकाः ॥ ९२ ॥

बहुवर्णाः बहवो वर्णा यारां तास्तथा, घर्घराङ्गचः दर्शने सित स्पर्शनेऽपि च घर्घराङ्गत्वेन प्रतिभासमानाः । तथा स्फुरत्तनुँमनोहराः स्फुरन्ती तनुः स्फुरत्तनुः । स्फुरत्तनुर्नाम काचित् रेखा दीर्घाकारा । तया मनोहराः सुन्दर्यः । तथा मण्डलाकारसंस्थानस्थानवृत्तिनिरोधिकाः । मण्डला-

<sup>ു &#</sup>x27;ചെയും നോക്കി പെരുവ'രവോ' ഘ, പാറം. २. 'वासिने' मूल

कारं संस्थानं यस्य तन्मण्डलाकारसंस्थानम् । तादृक्स्थानं मण्डलाकारसंस्थानस्थानम्। अत्र प्रवृत्तिनिरोधिकाः। तत्र प्रवृत्तिविरोधिकाः विरोधकारिण्यस्ताः प्रकृता रेखा एव । विशेषणच्छलेन फलमुक्तम् । तत्र तावदाद्येन विशेषणेन बहुवर्णत्वेन मिन्नवर्णता मवतीति फलमुक्तम् । भिन्नवर्णत्वं नामैकस्मिञ्जन्मन्येव भिन्नवर्णता तस्य तद्वत पुरुषस्य स्यात्
स्त्रिया वा। तथा द्वितीयेन विशेषणेनाङ्गस्य जर्जरता। तृतीयेन शरीरमनसोः
प्रश्रंशः फलं सूचितम् । चतुर्थेन स्थानप्राप्तिनिरोधः, प्राप्तस्थानिरोधश्रेत्यवगन्तव्यम् । अत्रैवं विशेषोऽवगन्तव्यः — यदि छिन्नाकारा रेखास्तिर्दि
बहुवर्णता फलम् । यदि वर्धराङ्गित्वं शाखान्तरसन्त्वे सति तदेव कलेबरजर्जरता फलम् । तृतीयमपि फलं पूर्वोक्ततनुरेखासन्निधिसन्त्वे सत्येव ।
चतुर्थमप्यङ्गुष्ठपार्श्वभागे तर्जन्या अधःपार्श्वभागे च इत्युभयमन्ये मण्डलाकारसंस्थानं यदि भवेत् तदैविति । नाम शोमनराज्यस्य राज्ञ इयं प्रायेण
दृश्यते इत्यस्मात् कारणादिति ॥ ९२ ॥

धन्वनीलक्षणमाह—

धन्वनी तर्जनीपार्श्वे पर्वत्रयसमागता। घाष्ट्रग्रेमाशास्यमाशास्ते न पागल्भ्यं कथञ्चन ॥ ९३॥

तर्जनीपर्वत्रयगता तत्पार्श्वगामिनी रेखा धन्वनी नाम । सा आ-शास्यं बहुमाननीयं धाष्ट्यं वैयात्यमाशास्ते सूचयति । ननु धाष्ट्यंप्राग-ल्भ्ययोरिवनाभावो दृश्यते प्रायेण सर्वत्र । तद्त्रापि धाष्ट्यं सित प्राग-ल्भ्यमि तद्वत् स्यादिति चेन्नेत्याह — नेति । प्रागल्भ्यं प्रगल्भतां प्रति-भावत्तामिति यावत् । कथञ्चन न सूचयति । न केनचित् प्रकारेण किञ्चिदिप सूचयतीत्यर्थः । तदनेनात्यन्तावश्यकं विद्वदादियोग्यं सर्वयोग्यं च प्रतिभावत्त्वं न कथञ्चन स्यात् । सर्ववण्यम् अन्यत्र युद्धादिभ्यो वैयात्यं सूचयति चेति विरुद्धफलदानृत्वमुक्तं, धन्वनीनाम्ना दारिद्रचं च । तत् कथिमिति चेद् धन्वा मरुम्भिः, धन्वनी च तद्यागशीला । अतो मरुम्भि-योगशीलेत्युक्तम् । तेन च लक्षणया दारिद्रचमि फलं स्चितमेव भवतीति मन्तव्यम् ॥ ९३॥ रागद्निकालक्षणभाह—

विरुद्धा यात्मरेखा गः सन्नियौ यतेतेतराम् । सा मत्स्यवृत्तना येत् स्यात् स्त्रीगां युंतां च वृद्धिकृत्॥

या खल्वात्मरेखाया सिंत्रियो नित्यं वर्तते विरुद्धा। आत्मरेखा तर्जन्यभिमुखी, इयं तु ताहरुद्धा। तस्या मत्स्याकारेण वृत्तता चेत् तिर्हे स्त्रीणां पुंसां चासा वृद्धकृत् फठं फठोपायो वा तत् सम्पादयतीति शेषः। मत्स्यवृत्तता नाम सत्स्याकारता। नामतश्च प्रसिद्धिकार्याणि सम्भोगादीनि फठान्यिण भविष्यन्तीति सूचितम्। ०००० विकाली क = कार्वे क्ष्या क्षित्रकार्याणि स्वित्म्। ०००० विकाली क = कार्वे क्ष्या कार्या विवास । ०००० विकाली क = कार्वे क्ष्या कार्या विवास । ०००० विकाली क = कार्वे कार्या कार्या विवास । ०००० विकाली कार्य कार्या विवास । ०००० विकाली कार्य कार कार्य का

इन्दिरालक्षणमाह —

आत्मरेखासिक्षमै या वर्तने दीर्घगामिनी । मध्यमाया अधोसागे चन्द्रपर्धनतमत्र घीः ॥ ९५ ॥

या पुनगत्मरेखायाः सन्निधौ रागदन्तिकायाश्च दीर्घगामिनी ऊर्धनमुखीत्यर्थः, काचित् रेखा समुन्निषति, मध्यमाया अधोमागे या चन्द्राकारा
रेखा तत्पर्यन्तिमितीन्द्ररास्त्रभगम् । अग्रेन्द्रिरायाम् अस्या इति यावत् धीः
फरुम् । खुद्धिसिद्धः फरुमिति यावत् । तद्वान् पुरुषो भूपतिश्च भवति ।
नामतश्च सा भगवती रुध्नीः प्रतन्ना भवतीति सूचितम् । तत्र च हेतुरिति
च । ஹा ० = ढिला काल्याका काल्य लो त ढिळ इसा ढिका काल्यका काल्यक विद्या काल्यक काल्यक काल्यक विद्या काल्यक काल्यक काल्यक विद्या काल्यक काल्यक विद्या काल्यक काल्यक काल्यक विद्या काल्यक काल्यक विद्या काल्यक काल्यक विद्या काल्यक काल्यक काल्यक विद्या काल्यक काल्यक काल्यक विद्या काल्यक काल्यक विद्या काल्यक काल्यक विद्या काल्यक काल्यक विद्या क

पुठिजकालक्षण ताह

करतलम् वे या वा पुञ्जीभृता स्थितिस्तु रेलाणाम्। सा पुञ्जिकति नाम्ना कुटिलाकारा मातिर्यूनाम्॥ ९६॥

या खलु करतलमूल करतलाधोभागे मध्यप्रदेशे रेखाणां पुञ्जीभूता स्थितिः सा नाम्ना पुञ्जिकेति भविष्यति प्रसिद्धा । तस्याः फलं यूनां यौवनं प्राप्तानां मतिः कुटिला स्यात् । असौ भूपतिश्च भवेत् । പുത്തിക = ധമ്മ സ്ഥാനത്തിന്റെ ചുവളിൽ സൂക്ഷ്ണങ്ങളാ ന് അനേക രൂപങ്ങളാ യുള്ള രോഹയോഗം ।। ९६ ।।

कन्धोर्रक्षणमाह-

कन्धुः करभपर्यन्तभागे धर्मस्य नित्यगा। रोगमाप्नोत्यकालेन पुरुषः कामिनी रतिम्॥ ९७॥

या पुनः करभाख्यप्रदेशस्य पर्यन्तमागे धर्मस्य स्थाने नित्यगा नित्यं वर्तमाना सा कन्धुः तद्वान् पुरुषो नित्यरोगमाप्तोति । कामिनी पुनर्नित्य-रितं नित्यप्रीतिमिति यावत् । नामतस्तु कं शिरो धुनोतीति व्युत्पत्त्या शिरोरोगं फुठं सूचयति । കാഡ=കരഭസ്ഥാനത്തിങ്കൽ ധമ്മസ്ഥാനത്തിനെ അരികെ കൂടി കനിവ്യാടിമുഖിയായി വിച്ഛേടിയാതെ ചെല്ലിൻറ രേഖ ॥ ९७॥

कमलालक्ष्माह --

कमला कपिलाङ्गाख्या श्रीप्रदा दीर्घसंस्थितिः। करमध्यप्रतिष्ठा च सा चायं च प्रयच्छति॥ ९८॥

या किपिलाङ्गाख्या किपश्चमूर्तिरमणीया, दीर्घसंस्थितिः दीर्घाङ्गीति यावत्, करमध्यतलस्था च, सा कमला नाम । तस्याः फलं श्रीविंमूति-रिल्ययः । फलान्तरम् आयं च सा प्रयच्छतीति । द्वितीयेन चशब्देन फलान्तरं सूचयति । तच्चायुरित्यवगन्तन्यम् । न च तत्रायुर्मात्रं फलमिमनतं, किन्तु चतुष्वष्टिवत्सरसमाप्तिपर्यन्तिमिति दीर्घताफलत्वेन बुधैनिंश्चे-तव्यम् । क्ष्ये = ஹढी० ०००० क्ष्यु००० क्ष्यु०० क

कामहस्तिकालक्षणमाह -

करमध्यादुपरि या तत्प्रदेशोज्ज्वलप्रमे । प्रदेशे वर्तमाना सा कथ्यते कामहस्तिका ॥ ९९॥

या करमध्यात् करतलमध्यात् तदुपरि करतलमध्योपरि तत्प्रदेशो-ज्ज्वलप्रभे करतलमध्यप्रदेशेनोज्ज्वलप्रकाशे प्रदेशे वर्तमाना सा कामहस्तिका कथ्यते बुधैः । फलमपि नाम्नेवोक्तम् । कथमित्यत आह — कामहस्तिका श्रीमती नारी। तथा च तया सम्पन्नस्य यादक् फलं तादगनया सम्पन्नस्यापि भवतीति सत्पुत्रसुखादि फलं भवतीति कथितं भवति । കാമഹസ്തിക = മച്ചുമയുടേയുമനാമികയുടേയുമിടയിൽ ബന്ധരേഖക്കുമേൽ മേ പ്രെട്ടുള്ള രേഖ ॥ ९९॥

रतिप्रदालक्ष्माख्याति -

#### रतिप्रदा वर्तते सा मूलभूमौ द्रवत्तनुः। कनिष्ठिकायाः स्वर्णाभा स्त्रीभोगसुलमिष्यते ॥ १००॥

या वै किनिष्ठिकाया मूलभूमौ मूले द्रवत्ततुः शिथिलीभवत्ततुः स्वर्णामा रेखा वर्तते सा रितप्रदा नाम । तया स्त्रीमागसुखं फलिम्बिते सिद्धः । तस्यास्तत् फलिमित्यर्थः । किलिक्षि = किलिक्षिकिक्षः । किलिक्षि किलिक्षे किलिक्षे किलिक्षे किलिक्षे किलिक्षे किलिक्षे ।। १०० ।।

हेमवल्लीलक्षणमाह—

# हेमवल्ली हेमवर्णा वल्लीवर् चोततेतराम्। अनामिकामूलतो या सापि प्राक्फलदा स्थिता॥ १०१॥

या पुनरनामिकाम् ले हेमवर्णा वल्लीवातिशयेन शोभते सा हेमवल्ली । सापि प्रागुक्तफलदा रातिप्रदाफलमेवास्या अपि फलमिति । ഫോമവലി = അനാമികയുടെ താഴയ്ക്ക് രണ്ടെടത്ത് വളഞ്ഞു് വിലങ്ങത്തിൽ ।। १०१॥

पलक्षणमाह —

# परमा मध्यमामूलगामिनी पत् प्रकीर्तिता। भ्रातृसम्पत् सुखं विद्या त्रयं फलसुदीरितम्॥ १०२॥

(पर १ परा) मा श्रीः कान्तिर्यस्याः सा तादशी मध्यमामूले वर्तमाना पदिति कीर्तिता । तया भ्रातृणां निर्विशक्षं सम्पत्तिः सुखं सर्वकारणजन्यं विद्यासामान्यम् इति त्रयं फलं भवतीत्युदीरितमभियुक्तैज्योतिःस्थितिविद्धिः । உത എൻ രേഖ മൂല്ല മയുടെ കീഴ്വിലങ്ങത്തിൽ സ്ഥൂലയാ യള്ള 2 | १०२ | ।

पवित्रतनोर्लक्ष्माह -

स्यात् पवित्रतनुः ग्रुक्का मन्दात्मा तर्जनीं गता। तया मनदशुद्धिरलं कल्पनीया प्रवृत्तिवत् ॥ १०३॥ या पुनस्तर्जनीं गता तर्जनीमूलगता ग्रुक्काकारा मन्दात्मा अस्पष्टा-कारा सा पवित्रतनुः स्यात् । तया मनःशुद्धिरलं कल्पनीया प्रवृत्तिवत् । प्रवृत्त्या यथा ग्रुभाशुभव्यामिश्रया मनश्शुद्धचशुद्धी कल्प्येते, तद्धदनयापि रखया मनश्शुद्धिः कल्पनीयेत्यर्थः । വചിതത്ത = തൊക്കുനിയുടെ കീഴ് വെളുത്തവിലങ്ങ് । १०३॥

कृतालक्षणमाह ---

कृता त्वज्ज्ञष्टमूले स्वाद् रक्तवणी स्फुटाकृतिः । तया प्रवृत्तिसंरम्भः स्त्रीणां यूनामपि स्फुटम् ॥ १०४॥

या त्वज्ञुष्ठम्ले रक्तवर्णा स्फुटाकृती रेखा तया प्रवृत्तिसंरम्भः उक्तलक्षणासु प्रवृत्तिषु संरम्भः उपक्रम उत्साह इति यावत् । इदमपि लक्षणं स्त्रीणां पुंसां च । स्फुटम् असंशयमित्यर्थः । ॐത=ॐॐॐ ഏത്തിൻെറ കീഴ് വിലങ്ങത്തിൽ ചുവന്ത ശംഖാകൃതിയോടു തട്ടാത്ത രേഖ

11 808 11

र्क्मप्रभालक्ष्माह --

अङ्गुष्ठपर्वणि परे वर्तमाना ज्वलच्छिखा। रुक्मप्रभा तया विश्वं विश्वरूप इव स्फुरेत्॥ १०५॥

या परे, परशब्द उत्कर्षवाची, अङ्गुष्ठस्योध्वेपविणीति यावत् । वर्त-माना ज्वलिच्छखा ज्वलन्ती शिखा ज्वाला यस्याः सा अग्निवर्णा । अतं एव ज्वलिच्छखा सा रूक्मप्रभा नाम तया विश्वं सर्वोऽपि जनः जात्या-दिविभागमप्राप्तः विश्वरूपो विष्णुस्तद्वत् स्फुरेत् परिस्फुरेत् । उक्षेष्टि धिक्वा विष्णुस्तद्वत् स्फुरेत् परिस्फुरेत् । उक्षेष्टि धिक्वा विष्णुस्तद्वत् स्फुरेत् परिस्फुरेत् । उक्षेष्टि विश्वरूपो विष्णुस्तद्वत् स्फुरेत् परिस्फुरेत् । उक्षेष्टि विश्वरूपो विष्णुस्तद्वत् स्फुरेत् परिस्फुरेत् । उक्षेष्टि विश्वरूपो विष्णुस्तद्वत् स्फुरेत् परिस्फुरेत् । उत्तर्भिक्ष विश्वरूपो विष्णुस्तद्वत् स्फुरेत् परिस्फुरेत् । उत्तर्भिक्ष विश्वरूपो विष्णुस्तद्वत् स्फुरेत् परिस्फुरेत् । उत्तर्भिक्ष विश्वरूपो विष्णुस्तद्वत् स्फुरेत् परिस्फुरेत् । उत्तर्भविष्णुस्तद्वत् स्फुरेत् परिस्फुरेत् । उत्तर्भविष्णुस्तद्वत् स्फुरेत् परिस्फुरेत् । उत्तर्भविष्णुस्तर्भविष्णुस्ति विश्वरूपो विष्णुस्तद्वत् स्फुरेत् परिस्फुरेत् । उत्तर्भविष्णुस्ति विश्वरूपो विष्णुस्ति विश्वरूपो विश्व

<u>क्र कि ।। ६०५ ॥</u>

भवित्रीलक्षणमाह —

रेखा भवित्री सुदृढा इयामाकारा जरत्तनुः। अङ्गुष्टाग्रगता सापि विश्वमेव वदां नयेत्॥ १०६॥

याङ्ग्रष्टाग्रगता, सुद्दा निम्नस्थितिः, स्यामवर्णा, जरत्तनुर्जरठाङ्गी, रेखा सा भवित्री नाम। सापि, न केवलं पूर्वोक्ता। सापि विश्वमेव वशं नयेत्। विश्वं वशं नयेदेवेति वा योजना। ननु पूर्वोक्ता न विश्वं वशं नयेत्, अपितु सर्वं विष्णुरिव स्फोरयेदेवेति चेद् न। विष्णुवत् स्फोरणेनैव सर्वस्य सर्ववशनयनस्योक्तत्वात् तस्य तथाभावादिति नावद्यं किञ्चित्। मिवत्री नाम जन्मापेक्षया, जन्मावस्थायां तस्या अभावात्। ഭവിയി= അംഗുഷ്യത്തിനെ മേലേത്തരികത്ത് ഉരുകാവുഖിയായി ഇടം പെട്ട് ശ്വാമവർണ്ണയായി നഖസസോളം ചെൻറത്വു १०६॥

गोर्लक्षणमाह ---

गौः पृथुः प्रथिता रेखा घवलाङ्गी मृदुः भा। तर्जनीमूलपर्वस्था नीलाभा स्याद् यदास्करी॥ १०७॥

या पृथुः स्थूलाङ्गी प्रथिता प्रस्फुटा, घवलाङ्गी, मृदुः स्पर्शे सित, शुमा दर्शने सित, तर्जन्या मृत्यर्वस्था, सा गौर्नाम । तया स्त्री नीलामा, नीला नाम विष्णुवल्लमा, तस्या इव शोभा यस्याः तथाभूता । यशस्करी यशस्सम्पादनकरी च स्यात् स्त्रीणामेवेतल्लक्ष्मणमिति भावः । गोसादृश्या- श्रामसादृश्यम्, उक्तफलकारित्वात् । စဟဏ္ण തिळ्ळ त्रीळ्ळ व्याव्य शिल्य वाके व्याक्ति वाविक्य वाके व्याक्ति वाविक्य वाके व्याक्ति वाविक्य वाके व्याक्ति वाविक्य वाके व्याविक्य वाकिक्य वाकिक्य वाविक्य वाकिक्य वाविक्य वाकिक्य वाविक्य वाकिक्य वाविक्य वाविक्य

कालहृष्ठक्षणमाह --

स्यात् कालहृत् सुकिपला तर्जन्यूर्ध्वप्रवर्तिता। तया सुखं दुःखभिन्नमनुभुङ्के स मानवः॥१०८॥

कृतलक्षणमाह —

तर्जनीमध्यपर्वस्था स्थूला जर्जरदर्शना। कृताख्या सा फलमलं दुःखमेव विभावयेत्॥ १०९॥

तर्जनीमध्यपर्वण ऊर्ध्वाशगता, स्थूलमूर्तिर्दर्शने, विषमाङ्गी कृता-स्थालं दुःखमेव फलं विभावयेद् उत्पादयेत्। जर्जरं दर्शनं यस्या सा तथेति बहुत्रीहिर्द्रष्टव्यः। नामतस्तु पूर्वदुष्कृतसूचकत्वं सूचयति। अत्र कृतमिति नाम, पूर्वं तु कृतेति भेदः। കത-തർജ്ജന യുടെ മല്യു ചാവ്വമല്യത്തിങ്കൽ ഇരട്ട എൻറചോലെ സ്കൂലയായി വിചങ്ങ്

(ਰੇਰਿਕਾ ਨੇ ਕੇਕਕ ਕਾਂਕ ਕਾਂਕਾਰ

विष्णुगीर्रुक्षणमाह —

# सा विष्णुगीर्गतिर्यत्र तर्जनीमध्यपर्वगा। अधों शे स्फुटसङ्कीणी रेखाभिव्यीधिपीडनम् ॥ ११० ॥

अयमर्थः —यत्र यस्या इत्यर्थः । यस्यास्तर्जन्या मध्यपर्वणोऽघोंशे गती रेखामिरन्याभिः स्फुटसङ्कीणां स्पष्टतया व्यामिश्रिता सा विष्णुगीः । फठं व्याधिपीडनम् । सामान्यवचनात् सर्वव्याधिव्याप्तता तद्वतः पुरुषस्य द्योतिता । नामतस्तु आत्मा विष्णुरिति गीमीत्रं, न विष्णुताध्यवसीयते, प्रन्युत परिच्छिन्नतया दुःख्यहमित्याद्यनुम्यत इति गम्यते । വിഷ്ണാഗീം തർജ്ജനിയുടെ ഉപ്പോർവ്വത്തിൽ വീരകണ്ടകങ്ങളെ മറിച്ചിട്ടി ടത്ത് ഭാഗമുയർന്ന വലത്രഭാഗത്ത് വിലങ്ങത്താണ്ണിരിക്കിൻറ രേഖ ॥ ११०॥

वरिष्ठालक्षणमाह-

# वरिष्ठा तर्जनीमृलपर्वणि स्यात् स्वयंगमा। युग्माकृतिरनेकाङ्गी बन्धुवर्गे प्रसूचयत्॥ १११॥

सा नाम विष्ठा, या तर्जनीमूलपर्वणि स्वयंगमा अप्रतिहतप्रकाशा, रेखाद्रयश्लेषजन्या, अनेकाङ्गी अनेकाङ्गोपोद्बिलता उपकरणभूताभिरनेकसङ्ख्यामी रेखाभिरुपोद्बिलता, सा बन्धुवर्ग स्चयेत् , प्रकृष्टं बन्धुजनं स्वसम्बन्धिजनस्य भाविनं स्चयित । बन्धुिं सर्वोपकरणेषु सम्पादनीयः
तिन्निमित्तत्वात् सर्वफलानाम् । अतस्तत्सम्पत्संस्चनादियं रेखा विष्ठिष्ट्या ।
बन्धूनां विष्ठिफलहेतुत्वेन विष्ठित्वात् तत्संस्चनी रेखापि विरेष्ठिति नामार्थः । व्यावीव्य=ळिळळ्ळाणोळाळा व्यावाद्यां विश्वाल व्योधळ्ळा
ळाणीत्वा विकालके व्यावाद्या विकालके व्यावाद्यां स्वापि विरेष्ठिति नामार्थः । व्यावीव्य=ळिळळ्ळाणोळाळा व्यावाद्यां व

स्मृतिलक्षणमाह—

या विद्युत्सदशाभोगा मध्यमाम् लपर्वगा। अधःस्थितामातिकम्य वर्तते सा स्मृतिप्रदा॥ ११२॥

पूर्वपूर्वजन्मऋतानुभृतस्मारकत्वात् स्मृतिरियं शब्द्यते । यासौ विद्य-त्समानप्रकाशाः, मध्यमामूलपर्वगताः, तत्राप्यधःस्थितां रेखामतिकम्य उपरिभागे वर्तते तिष्ठति, एषा स्मृतिरिति स्मृता तज्ज्ञैव्यीसप्रभृतिभिः । 11 883 11

സ്മൃതി = മദ്ധ്വമയുടെ ചുവട്ടിങ്കൽ നിൻറു് മേലൊരു രേഖകഴിച്ച് മീത്തെ രേഖ. കീട്ടെ രേഖയില്ലായ്ക്കിലും തന്റെ സ്ഥാനത്തുള്ള ത എല്ലാടവും. സ്ഥാനനിയമമില്ലാതെടത്തിങ്ങനെയെ ററിക

ऊद्यालक्षणमाह—

जह्या स्याव् विन्दुसङ्कीणी तदृध्वस्थानसंस्थिता। तथा तर्कपरिच्छित्तिरिष्यते शाब्दिकी तथा॥ ११३॥

कपिलालक्षणमाह—

कपिलाकृतिरङ्गष्टपूर्वसन्धिमतीत्य या। प्रवर्तते सुविपुला सायुरूर्जितमादिशेत्॥ ११४॥

या कपिलाकाराङ्ग्रष्टस्य पूर्वसिन्धं मूलसन्धिमतीत्यातिकम्य पृथुतरा वर्तते प्रकाशते, सा कपिला नाम । तत्फलमूर्जितायुष्ट्वं सा ऊर्जितामा-युःस्थिति सूचर्यति । കാില=അംഗുഷ്യത്തിനെറ ചുവട്ടിലെ ബന്ധ രേഖക്കു മേലെ വിലങ്ങ ।। ११४।।

कामवल्लिकालक्षणमाह-

तत्र मध्यस्थिता वकाकृतिरिष्टा परा पुनः।

परा कामविक्षकाख्या पुनस्तत्राङ्ग्रष्ठ एव मध्यस्थिता मध्यपर्वस्थिता वकाकृतिरनृज्वाकृतिरिष्टा विदुषां व्यासप्रभृतीनाम् । तत्फलमाह —

सर्वासां वर्यता साक्षात् सुबसिद्धिर्गरीयसी ॥११५॥

सर्वासामभीित्सतानां नारीणां वश्यता यथेष्टानुवृत्तिता साक्षाद् भवति । ततश्च गरीयसी गुरुतरा सुखसिद्धिः साक्षाद् भवति । सर्वा ए-वाभीिप्सताः स्त्रियोऽस्यानया रेखया सम्पन्नस्य वशे स्युः । तथा महत्तमा सुविसिद्धिश्च भवतीति भावः । नामार्थः स्पष्टः । കാമവല്ലികാ=അംഗ എത്തിൻെറ ചുവട്ടിങ്കൽ നിൻ മീറെ യുക്തൻ ർ മേൽചൊ ലൂവാനിരിക്കിൻ റ രഖയുടെ അടുത്ത് മീതെ വിലങ്ങു വളഞ്ഞി രിക്കിൻറത്ര് ॥ ११५॥

कन्दलीलक्षणमाह—

कन्दली मकुटस्थाने तस्यैव स्फुटकाशिनी। फलं तु चक्रवर्तित्वं पुरुषाणां स्त्रिया रतिः॥ ११६॥

या पुनस्तस्यैवाङ्गष्टस्य मूर्घनि मकुटस्थाने प्रस्फुटप्रकाशनस्वभावा, सा कन्दली नाम । फलं तु तस्या इदं पुंसां चेन्नक्रवर्तिता, स्त्रीणां चेत् समुचितप्रियतमलाभेन परा रितः, सुरतसम्पत्समृद्धिरित्यर्थः । प्रसूनस्यैत-तदाख्यस्य संसेवनादिदमुभयफलम् । तथा तदाख्यया रेखया सङ्गतस्यापि तरफलसिद्धिरिति मन्तव्यम् । किल्डि = १००० क्रिका निकले क्रिक्ट विक्रिक्ट क्रिकालक्ष्य कर्माक्ष्य कर्माक्य कर्माक्ष्य कर्माक्य कर्माक्ष्य कर्य कर्माक्ष्य कर्माक्ष्य कर्माक्ष्य कर्माक्ष्य करित्य क्ष्य कर्माक्ष्य कर्माक्ष्य कर्माक्ष्य कर्याक्य कर्माक्ष्य कर्माक्ष्य कर्माक्ष्य कर्माक्ष्य कर क्ष्य क्रिक्य क्रिक्य क्ष्य क्रिक्य क्ष्य क्रिक्य क्ष्य क्रिक्य क्रिक्य क्ष्य क्रिक्य क्रिक्य क्रिक

केलिकालक्षणमाह--

मध्यमा पूर्णमध्याङ्गी रेखाभिश्चेत् कचिद् भवेत्। तदा तत्रोध्वेपवेस्थाधों ज्ञाधःस्था तु केलिका ॥ ११७॥

अयमर्थः — यदि षह्वा रेखा मध्यमामध्यदेशं व्याप्नुयः कचित् तर्हि तत्र तस्योर्ध्वपर्वणो योऽधोंशस्तस्य योऽधोंशस्तत्र स्थिता या रेखा सा केलिकेति ॥ ११७॥

तरफलमाह ---

यथेष्टकरणे तस्य नास्ति यन्ता नृपः स्वयम् । किस्रतान्ये नच पुनः कामदेवः स्वयंत्रसुः ॥ ११८॥

तस्य तद्भतः पुंसः यथेष्टाचरणे स्वयं नृपोऽपि न नियन्ता न निया-मकः, किमुतान्ये। न च कामदेवोऽपि नियन्ता। तेन जितेन्द्रियत्वं तस्य सम्पद्यत इत्युक्तं भवति सर्ववश्यता च । किञ्च सर्वमेवास्य कर्म केवलं लीलाविशेषमेव भवतीति नामतोऽवगम्यते। किञ्चीतः—विश्वण प्रकडिंग्लिका विश्वणानिशेषमेव भवतीति नामतोऽवगम्यते। किञ्चीतः—विश्वणानिशेषमेव भवतीति नामतोऽवगम्यते। ११८॥

युक्तालक्षणमाह —

युक्ता तंत्र तु सन्ध्यंशरेखया सङ्गता स्फुटम् । तस्या अभीष्टयोगस्तु फलमिष्टं न संशयः ॥ ११९॥ तत्राङ्गष्ठपर्वसन्धिकार्याश्चम्तया रेखया सुत्रकाशं सङ्गता रेखा युक्ता नाम । तस्याः फलमभीष्टिसिद्धिः । अभीष्टयोगशब्देन चक्रवर्तित्वं सूचितम् । असंशयश्च सर्वत्रेति द्वयमिष्टम् । യത്തെ =അംഗുത്തിൻെറ ചുചട്ടി ലെ സന്ധിരേഖയുടേയും നടുവിചെ സന്ധിരേഖയുടേയും നടു വിൽ സന്ധിരേഖ എൻറപോലെ ഉള്ള ഇ് ॥ ११९ ॥

वृत्तेर्रक्षणमाह —

तत्रापि मकुटाकारा सा रेखान्तरसंयुता । वृत्तिं योग्यां विधत्ते च फलं तस्याः प्रयच्छति॥१२०॥

तत्राप्यङ्गुष्ठवन्मध्यमायामि मकुटाकारा रेखान्तरसंयुता च रेखा वृत्तिरिति शब्दाते । योग्यां ब्राह्मणादेर्बह्मचर्यादेश्च योग्यां समुचितां विहिन्तामिति यावत् , विधत्ते करोतीत्यर्थः । समुचितप्रवृत्तेः फलं च मावयति । अविद्यं च कारयतीत्यर्थः । तत् सर्वं सूचयतीत्यभिप्रायः । नामार्थः स्फुटः । വൃത്തി = മദ്ധ്യമയുടെ അഗ്രത്തി കൽ നലത്തിന്റെ ചവ ട്രിന്ത് നേരെ കന്ദളിനെ പോലെ മറെറാരു രേഖ കൂടുകയാൽ പെളിഞ്ഞപോലെ ഇരിക്കിൻറെയ് ॥ १२०॥

आश्रयपावनीलक्षणमाह —

तदन्तरार्लंखण्डार्धमार्गमाश्रित्य तिष्ठति । स्यादाश्रयपावन्याख्या नामतः फलज्ञांसनम् ॥१२१॥

तस्या मध्यमाया अन्तरालखण्डो मध्यमपर्व तदेव मार्ग स्थान-माश्रिस तिष्ठति या, साश्रयपावन्याख्या भवेत् । किं फलमित्याकाङ्क्षां श्रमयति — नामतः (इति ।) स्पष्टार्थः । (पाद १ मार्ग)माश्रित्य तिष्ठति, व्यादाय स्विपतीतिवद् द्रष्टव्यम् । अस्य नाम्न एषोऽर्थः — रेखा स्वाश्रयभूतं पुरुषं पावयतीति पावनकर्मानुष्ठानसूचनेन पावनत्वं सूचयतीति यावत् । ത്ത തേരു പരവന = 2 ല്വമയുടെ മല്യവച്ചത്തിലെ ല്ലായിലം വലി

मेंदुरालक्ष्माह -

कनिष्ठिकामध्यपर्वस्थिता रेखान्तरान्विता। या रेखा मेदुरा नाम सैषा पुत्रादिसूचनी॥ १२२॥

१ 'ले' मूलकोशपाठ:

पुत्रश्रातृबन्धुद्वात्यादिभिः स्वाश्रयस्य मेदुरतां बृंहिततां स्चयतीति नामार्थावेवरणेन फ्रुक्श्वनस् । <sup>മോളം—കനി</sup>മ്മികയുടെ മല്വാപവത്തി കൽ എല്ലായിലും സ്കൂലയായി ചുഴചവുമുള്ളത്ര്. ചിലക്ക് ഇട യിടെ അസ്പഷ്യയായിരിക്കും. അക്കത്തെ പ്രാശ്ചത്തിങ്കൽ തന്നോട്ട തടാതെ മാര ചില രേഖകളുമുണ്ടായിരിക്കിൻറത്ര്. ॥ १२२ ॥

रात्रिस्तन्यूलपर्वस्था कृष्णाकृतिरमञ्जला।
रेखान्तराभियुक्ता सा मोहमेव तु भावयेत्॥१२३॥
या पुनस्तस्याः किनिष्ठिकाया मूलपर्वगता कालकृतिः, अत एवामञ्जलप्रकाशा, सा रेखान्तरैरन्विता च, सा रात्रिनीम रेखा। सा मोहमेव
फलं नान्यत् किञ्चिद्रिष, इदं तु विभावयेत्, स्चयेदिसर्थः। ००० – क
लीक्शोक्काश्वान्तरोज्ली क्षळ व्यव्यक्तिका क्रिकाय नार्विस्तर्थः।

बत्युचालक्षणमाह —

अत्युचाप्यूध्वेपवस्था सम्मिश्रितत्ततुः स्वयम । अन्याभिः स्कुटगर्भाभिः स्वायुःपोषं प्रपाटयत् [॥ १२४॥

या पुनरप्यूर्ध्वपर्वस्था रेखान्तरैः सम्मिश्रिततनुः सङ्गीर्णस्वभावा स्फुटतरैः सात्युचा नाम । सा शोभनमायुःपोषं परिपालयेत् , यथावत् स्चयतीत्यर्थः । स्फुटगर्भाभिः स्फुटतागर्भाभिरित्यर्थः । അതുച = കനി ത്വികയുടെ അഗത്തിങ്കൽ കന്ദളികയെപ്പോലെ മകടാകാരയായി രിക്കിൻറത്ര്. ഇതിന്ത വിശേഷം, അട്ടത്ത് രേഖാന്തരങ്ങളു

इमडध्वस्तिकालक्षणमाह —

१. 'त् स्' क. ख. पाठः.

आमलालक्षणमाह --

तत्रैव बन्धनिश्ठेषे सामला परिश्वव्यते । जनोषेश्वाद्यमाख्याति नात्र कार्यो विचारणा ॥१२६॥

तत्रैव किनिष्ठिकायामेव वन्धनीरेखाया ऊर्घ्वपर्वस्वरूपायाः श्रेषे द्वित्वे सामला संशब्धते । सा मनानैर्मल्यमनवध्याख्याति । अत्र सर्वत्र साधारणं निश्चायकप्रमाणमाह — नात्रेति । अन्वयव्यतिरेकाभ्यामस्मामिरेवावगतम् । वयं प्राप्ता इति न विचारकारणं संशय इति न विचार्यमित्यर्थः । അയ്ല കനിന്റികയുടെ മേലെ ബന്ധരേഖയോട് കുടുകകൊണ്ട് താൻ മീതെ നിൻറ യവാകതിയെ തോൻറിക്കിൻറ രേഖ. ബന്ധരേഖയോട് ഒരുക്കുക്കാത്ര് തട്ടാതേയുമിരിക്കിൻറ യൂ । । १२६ ॥

मरालनेत्रिकालक्षणमाह —

मराणनेत्रिका कृष्णा या सा चानामिकाश्रयात्। कर्ष्त्रस्थिता फलं त्वस्याः स्त्रीणां सौभाग्यमिष्यते [॥१२७॥

सा मरालनेत्रिका नाम, या कृष्णवर्णा अनामिकाश्रयादृष्विस्थिता। धाश्रयशब्दो मूलवचनः । ऊर्ध्वभागस्थिता च । तस्याः फठं सौभाग्यम् । सीणामेवेदं ठक्षणम् । नामार्थतस्तु सौन्दर्यं ध्वनयति । മരാളതേ© = നേനാമികയുടെ മുലപവത്തിങ്കൽ എല്ലായിലും ചുവട്ടിൽ കര

गोम्नीलक्ष्माह —

तदृध्वेवर्तिनी निम्नपद्व्यात्मा(का?) च सा मता। गोध्नी सर्वप्रमुत्तीनां प्रमाणानां च हानिकृत् ॥ १२८॥

तस्याः पूर्वोक्तलक्षणाया ऊर्ध्वभागे वर्तितुं शीठं यस्याः सा ताहशी निम्नमार्गस्वरूपिणी च गोघ्नी मता । तस्याः फलमाह — सर्वेति । सर्वप्रवृत्तीनां शुभाशुभव्यामिश्रात्मकानां सर्वप्रमाणानां च प्रत्यक्षादीनां हानिकृत् परित्यागकारकः पुरुषः स्यात् । श्री वापि । ഗോഘി = २००२ നേതികയുടെ ോട്ടത്ത മേൽ മേല്ലെട്ടൂല് പുഖിയായി കഴിഞ്ഞു് വിളുംധരമേഖയോട് ചേന്നിരിക്കിൻറത് ॥ १२८ ॥

इतासक्षणमाइ —

# या तद्र्ध्वस्थिता नम्रमुली वृत्तं न निह्नुते। सा वृत्तसंज्ञा सर्वेषां स्ववृत्तमनुयच्छति॥ १२९॥

या तद्ध्विस्थिता तस्याः पूर्वोक्तलक्षणाया रेखाया ऊर्ध्वस्थिता ऊर्ध्व-भागस्थिता नम्रमुखी वक्ताप्रभागा वृत्तं वर्तुलाकारं न निद्धृते न तिरस्करोति सा वृत्ताख्या रेखा । सर्वेषां स्वाश्रयाणां स्ववृत्तं स्वाचारं यच्छति अतु-यच्छति च निरन्तरं यच्छति च । तत् स्चयतीति यावत् । धणण = ഗോഘു।യുടെ അഗ്രത്തെ മറിച്ച് വിലങ്ങ് ।। १२९ ।।

लम्बपयोधरालक्षणमाह —

या स्याचिबुकसन्यौ तु पश्चिमाघरम्गता । तिर्यक्षुखी सुनिम्नाङ्गी सा तु लम्बपयोधरा ॥ १३० ॥

महामतिलक्षणमाह —

महामतिः स्फुटाकारा दीर्घरूपा विशेषतः । कनिष्ठिकानामिकयोरन्तरा तलगामिनी ॥ १३१॥

सा महामितनीम । तदेव फलं यन्नामतो गम्यते, नोच्यते च ।
स्फुटतराकृतिविशेषा दीर्घरूपा च विशेषतः, किनिष्ठिकानामिकयोरन्तरा
मध्यमार्गेण करतलगमनप्रवृत्ता च । तत्र विशेषो द्रष्ट्यः । किनिष्ठिकासन्निष्ठो चेद् बह्वीष्ठ सतीष्ठ तदैवेतन्नामतः फलं च नानामिकासान्निध्ये
हिति । മഹാമത കനിഷ്ഠികാനാമികകളുടെ നടവിൽനിൻവ പറപ്പെട്ട് ബന്ധരേഖയോളം താനതിലൊട്ട കറഞ്ഞുതാനുള്ളം കൈനോക്കി നീണ്ടു ഒൻറായിട്ടുതാൻ പലവായിട്ടുതാനിരിക്കി ൻറയ് അനാമികയുടെ അടുത്ത് ഇരിപ്പയം ചെയ്യം ॥ १३१॥

१. 'रावराभः' च. चाडः-

पतिकक्षणमाइ -

पतिः पृथ्वी मृदुगर्भा तयोरेवान्तरा स्थिता । अनामिकासन्निधौ चेत् सा पुत्रं सूचयत्यलम् ॥ १३२ ॥

या तयोः किष्टिकानामिकयोरन्तरा मध्ये स्थिता, पृथ्वी पृथुतरा मृदुगर्भा अत्यन्तारपा रेखा गर्भाकारा यस्याः सा ताद्दशी, साना-मिकासिन्नियो चेत् तिर्द्ध पुत्रम् अस्टं सूचयित । एवं चेत् पुत्रमप्यस्टं गम्यतीति मानः । പതി – ഇച്ചൊല്ലിയവണ്ണം കനിഷ്ഠികയുടെ അട്ടത്തു നിൻപ്ര പറപ്പെട്ടകിൽ മഹാമതി സ്ഥുഖയായുള്ള. പതി ചെറതായിരിക്കും. ഇവ രണ്ടിൻേറയും നടുവിൽ മറെറാൻവ നെട്ട ായുണ്ടാകിൽ മഹാമതിയിൽ കൂട്ട. കരുതാകിൽ പതി യിൽ കൂട്ടി । १३२ ।।

क्षेत्राळक्षणमाइ ---

क्के वास्तु तर्जनीमध्यमामध्ये सा प्रतिष्ठिता। तर्जनीसन्निधिश्चेत् स्यात् तत्फलं समुदीरयेत्॥ १३३॥

सा नलेशो नाम रेखा, या तु तर्जनीमध्यमामध्ये प्रतिष्ठिता, तत्रा-पि तर्जनीसन्निहिता च तं क्रेशमेव फलमुदीरयेत् प्रकाशयेदित्यर्थः । ക്ലേശ — തല്ലനീമല്യുമകളുടെ നടവിൽ നിൻറ് ഉള്ള കൈ നോക്കി ബന്ധരേഖയോളം നീണ്ടുതാൻ നീളാതെതാനൊൻ ൻറായിട്ടതാൻ പലവയായിട്ടുതാൻ ഇരിക്കിൻറയ്ല്. മല്യ മയുടെ അട്ടത്താകിലും തല്ലനിയുടെ അടുത്താകിലും ഫലവും പേര

पाश्चलक्षणमाह —

पादास्तु पृष्ठतो हस्ततलस्य प्रथिता स्फुटा।
पृत्ताकृतिस्तया विश्वं वह्यमेव भवेत् सदा॥ १३४॥

या हस्ततलस्य पृष्ठतः पृष्ठे । पृष्ठशन्दः स्वरूपवाची । भूपृष्ठ इति-वत् , हस्ततल इति यावत् । प्रथिता सुप्रकाशा स्फुटा वृत्ताकृतिर्वर्तुलाकारा रेखा, तया विश्वं सर्वमपि जगद् वश्यं भवेत् । सदा, न कचित् कदाचित् केनचित् । उपलक्षणतयेदं द्रष्टव्यस् । काळ्ळ = ഉള്ള തൈകയുടെ നേരെ നട്ടവിൽ കാത്രപോലെ വട്ടത്തിലിരിക്കിൻ ഒയ് ॥ १३४॥ बाछलक्षणमाह् —

बालः स्निग्धस्पर्शयोगी दर्शने स्वर्णदीशितः । तद्धः करवन्धस्था जात्युतकृष्टं प्रवच्छति ॥ १३५॥

बालो नाम सा । दर्शने स्निग्वस्पर्शयोगीं, दर्शने स्वर्णदीषितिः स्वर्णन्छितः, करतलाद्धःस्थिता बन्धस्यानगता करस्य । सा जात्युत्कृष्टं रत्नं फलं प्रयन्छित । स्निग्वस्पर्शयोगीति पुँहिङ्गिनदेशी बालशन्दापेक्षया इत्यनुसन्धेयम् । ബാല = ലോഗിത്തിയുടെ ചുവളിൽ നിൻവതാൻ കട്ട വലത്തനിൻവതാൻ കാരത്തിലെ യമാസ്ഥാനം നോക്കി. പ്രോക്കിൻവരേഖ ॥ १३५॥

मदलक्ष्माह—

मदः पादतलस्था या सम्बद्धामभिगच्छति । तहाने तस्य सामध्ये शुभनेय वयच्छति ॥ १३६॥

भलसालक्षणमाइ —

तत्रैवानामिकां या तु गच्छन्ती स्कुटनिम्नगा । अविच्छेदे स्थानयुग्मे सालसा परिकीर्त्यते ॥ १३७॥

या तत्रैव पादतले अनामिकां गच्छन्ती स्फुटानिम्नगा स्फुटं निम्न-तया गच्छतीति तथामूता, सा अलसा परिकीर्त्यते । किश्च विशेषोऽस्ति, स्थानयुग्मे यद्यविच्छेदो भवेत् । अन्यथा तृभयत्र विच्छेदे नास्या अलसेति नाम, किन्तिहं स्फुटेत्यवगन्तव्यस् अत्रापि नामत एव फलं गम्यत इत्यनवद्यम् ॥ १३७॥

> इति स्कान्दशारीरके मानाविधरेखालक्षणं नाम सङ्गीर्जो दिसीयोऽध्याव: ॥

#### वध तृतीयोऽध्यायः।

एवं तावन्नानास्थानगतानां नानाविधानां रेखाणां पृथक् पृथग् लक्षणानि फलानि व दिश्तितानि । सम्प्रति स्थाननियतानां रेखाणां स्थानानां च तद्गतवर्णांनां च लक्षणानि फलानि चोच्यन्ते । तत्र ताबह्रलाटस्थानगतवर्णस्थामाह् —

रजो ललाटपर्यन्तरोमसन्धौ तु वर्तते । तत्फलं मानिता नृणां स्त्रीणां त्वत्यल्पपुष्पभीः ॥ १॥

सत्त्वलक्षणमाह —

सत्त्वं ललाटमध्यस्परफुटविन्दुविराजिता । वर्णभङ्गिस्तत्फलं तु धर्मनित्यप्रवृत्तिता ॥ २ ॥

अयमर्थः — यस्तु पुनर्छठाटदेशमध्यस्थास्तर्यक्षृत्रवृत्तः स्फुटैर्विन्दुभिः स्वर्णाकारैरतिशयेन शोममानो वर्णभङ्गिविशेषः, स सत्त्वमित्याख्यायते । तत्फठं नित्यधर्मप्रवृत्तिः ॥ २ ॥

तसोलक्ष्माइ ---

तमस्तु भूलताहन्द्रमध्ये कस्तूरिकाकृतिः। तिलकाकार आमाति तत्कलं कृष्णचारिता॥३॥

यस्तु पुनस्तमो नाम वर्णभाङ्गिविशेषस्तस्येदं लक्षणम् । श्रृलताद्वन्द्व-मध्ये श्रृलतयोर्द्वन्द्वं यत् तस्य मध्ये अन्तराले तिलकस्थाने यस्तिलकाकार आभाति, स तमो नाम वर्णविशेषः । तस्येदं फलं, यत् कृष्णचारिता भवतीति । कृष्णं चरतीति कृष्णचारी तस्य भावस्तत्ता कृष्णचारिता । कृष्णं नाम निषद्धकर्मोच्यते ।। ३ ॥ मोहरूश्माइ —

नयनाबारके या तु वर्णस्थितिरुदीरिता । मोहनाम्ना फलं तस्याः स एव परिकीर्त्यते ॥ ४ ॥

या पुनर्नयनावारके नयनबहिगोंळकायां तत्रापि बहिभीगे वर्णास्थितिः धवलवर्णस्थितिः, सा मोहाख्ययोदीरिता । तस्याः फळं स एव परिकीर्थिते बुधैः यो नामोक्तो मोहः स एवेत्यर्थः ॥ ४ ॥

परिक्रेशलक्षणमाह ---

परिक्वेदास्तद्न्तर्या वर्णस्थितिकदीरिता। धवला तत्फलं क्वेदाः स च चक्षुषि वर्तते ॥ ५॥

या पुनस्तदन्तर्वर्णस्थितिस्तस्य नयनावारकस्यान्तर्वर्णस्थितिर्वर्णन्यक्तिः धवला, धवलवर्णन्यक्तिरिति यावत् । सा परिक्लेशो नामोदीरिता ।
तस्याः फलं क्लेशः । तन्नापि विशेषः कथ्यते स च चक्षुषि वर्तत इति ।
चक्षुःक्लेशः परिक्लेशस्य फलम् । नाम्नि परिशन्दबलाचक्षुःक्लेशस्य बाहुस्यमपि द्योतितं भवतीत्यवगन्तन्यम् ॥ ५ ॥

श्चयलक्ष्माह —

अन्तश्रक्षुगींलकायां बहिर्यः परिवर्तते । स क्षयस्तत्फलं मासषद्काद्वीङ् मृतिर्धुवा ॥ ६ ॥

यस्तु पुनरन्तश्रक्षुगौँठकायां बहिः परिवर्तते परिवेषाकारेण वर्तते तारकां परितः, स क्षयः । स च मासषट्कादवीक् मृतिं यच्छति, श्रुवा यावन्मासषट्कं पर्यवस्यति तावत् तद्दतः पुरुषस्य मृतिभवति निश्चितेति मृचयतीत्यर्थः ॥ ६॥

कफलक्षणमाइ ---

कफरतु तारकाघरतात् पिण्डाकारः स कृष्णिमा । तत्फलं नयनध्वंसो यत्रकुत्रापि चेद्पि ॥ ७॥

बस्यार्थः — तारका कनीनिका (क्वाविका)। तस्या अधस्ताद् यः पिण्डाकारः कृष्णिमा, स कफः । तत्फलं नयनध्वंसः चक्षुर्भङ्गस्तस्य फलम् । अधस्ताद्गतस्य पिण्डाकारस्य कृष्णिमाकारस्येदं फलं नाम च । धिपतु यत्रकुत्रापि चक्षुर्गोलकाया मण्डलाकारे सतस्येति भावः ॥ ७ ॥

१. 'क् पण्माखादकीक् मृ' क. पाठः.

गणित्रराज्याह एनौ या वतेले कृष्णा वर्णाकृतिरसङ्गरा।

पाणिशदा बता तरवाः फर्व स्वात् तु बदान्यता॥ ८॥

या पुनहंतुप्रदेशे कृष्णा कृष्णवर्णा अमञ्जरा अविन्छिन्ना वर्णविशेष-स्थितिः, सा पाणिप्रदा नाम । तस्याः फलं वदान्यता स्थादेव । तुशब्देना-वधारणार्थेन वर्णस्थितेः फलब्यभिनारामाव उक्तः । अत एव नामार्थोऽपि घटते । यत्किञ्चिद् द्रविणामाने स्वपाणिप्रदानेऽपि तद्वतः पुरुषस्य स्विया वा अप्रतिहता दृढा बुद्धिभवतीति ॥ ८॥

पाणिइतेर्क्षमाह ---

तत्रैव घवडाठारा वर्णमानस्थितिर्मुवा । मता पाणिहतियोभ दृष्ट्ये प्रयव्छति ॥ ९ ॥

या तु पुनस्तत्रैव इनुप्रदेशे एव, धवलाकारा धवला, वर्णभिक्ष-स्थितिर्वर्णस्य चतुरश्राद्याकारेण भङ्गचा स्थितिः, पाणिहितिर्नाम सम्मता, विदुषां व्यासादीनाम् । सा तु पुनयों यो दृष्टः पुरुषः स्त्री वा तेन तेन तया तया च वैरं प्रयच्छिति स्वाश्रयपुरुषस्य स्त्रिया वा । नामार्थः पाणि-हितिमप्यसौ कारयतीति ॥ ९ ॥

कोटिलक्षणमाह —

कोटिस्तन्न त्रिकोणस्या वर्णस्थितिकदाहृता। आभिचारमधानन्यं नद्धृत्तिं च प्रयच्छति॥ १०॥

या तत्रैव इतुप्रदेशे एव त्रिकोणेन त्रिकोणतया स्थितिर्यस्याः सा तथाभूता वर्णस्थितिः कोटिर्नामोदाहृता ! सा, आभिचारप्रधानत्वम् आभि-चारोऽमिचारकर्म स एवाभिचारस्तत्प्रधानत्वं तत्स्वभावत्वं, तद्वृत्तं च तेनाभिचारकर्मणा वृत्तिं जीवनास्थितिं कालयापनमित्यर्थः, प्रयच्छिति सूच-यतीति यावत् ॥ १० ॥

अत्रोटनलक्षणनाह -

कपोलतलयोर्थस् अञ्चकापि वयोरथः। जर्जरो वर्णविन्यासः स चात्रोहनसुच्यते ॥ ११॥

यस्तु पुनः, कपोलतलयोर्भध्ये यत्रक्कापि एकत्रेत्पर्थः, अय द्वयोर्वा जर्जरः स्पर्शने परुषो, दर्शने धूसरश्च, वर्णविन्यासः वर्णविनिवेशो दैवकृतः, सः अत्रोटनमुद्गिरतं नाम । उदाहृतमियपपाठः । चग्रब्दो विशेषणिवय-मार्थः । य एवं विशेषणो वर्णविनिवेशः स अत्रोटनम् । स एव चात्रोटन मिति नामत्रचास्य लक्षणमुक्तम् । यस्य खल्वङ्गल्यास्फोटनं स्वभावो दृश्यते करयोः पादयोवी, तस्यात्रोटनं विद्यते इत्यनुमेयम् । शब्दसिद्धनि-यमवशात् शब्दमूलानुमानमपि नाप्रमाणं, शब्दस्याप्तप्रणीतत्वेन प्रमाणमू-तत्वात् प्रमाणमूतशब्दमूलस्य चानुमानस्य (च?) प्रमाणत्वेन प्रामाणिकै-रङ्गीकृतत्वाचेत्यवगन्तव्यम् ॥ ११ ॥

अस्य फलमाह —

शत्रुभङ्गः फलं तस्य यशस्य परिदन्तुरम् । रोगतश्चेत् तथेदं स्यान्नैव तत्फलमिष्यते ॥ १२॥

तस्यात्रोटनस्य शत्रुभङ्गः फलं परिदन्तुरं यशश्च । परिदन्तुरमयसो-मिश्रितमिति यावत् । इदं रोगतश्चेत् स्यादत्रोटनं कुष्ठादिना रोगेण, तर्श्चक्तं फलं नैव स्यादित्यवगन्तव्यम् ॥ १२ ॥

लम्बिनीलक्ष्माह —

लिस्बनी तत्र चिबुकं यान्ती कृष्णा लघ्यमा।
नीरोगः स पुमांस्त्री वा विद्यते सा तु यत्र वै।।१३॥
सा लिस्बनी नाम वर्णस्थितिः, या तत्र कपोलतले कृष्णा चिबुकं
यान्ती चिबुकमिमुखीकृत्य गच्छन्ती वर्णस्थितिर्यत्र सा विद्यते पुरुषे
स्त्रियां वा, स नीरोगो भवेत्। विगतक्केशः ग्रुद्धबुद्धिः सर्वदा धर्मपरः कृतकृत्यः स पुमान् स्यात्। यदि च सा कृष्णवर्णत्वेऽपि लघुप्रमा तिर्हे तस्या
उक्तफलहेतुत्वं न दश्यते, श्रूयते एव तु केवलिमिति वैशब्देनाह । अथवा
या उक्तसर्वविशेषणविशिष्टा वर्णस्थितिः सा लिब्बनी । तद्वतः पुरुषस्य
स्त्रिया वा उक्तं फलं भवतीति वै किलेति ॥ १३॥

ऊर्ध्वालक्ष्माह —

अर्ध्वीन्मुखी चिबुकतो या प्रवृत्ता कपोलयोः। तत्फलं पुरुषार्थेषु विदादा मतिरिष्यते॥१४॥

सा ऊर्ध्वा नाम वर्णस्थितिः, या चिन्नुकतः कपोलयोद्धध्वींन्मुखी ऊर्ध्वमुखी प्रवर्तते । यद्वा ऊर्ध्वा उन्मुखीतिच्छेदः । उन्मुखीत्यस्य ऊर्ध्व-मुखीत्यर्थः । तत्फलं तस्याः फलं पुरुषार्थेषु चतुर्षु धर्मादिषु विश्वदा दद्वा मितः प्रज्ञेष्यते ईक्ष्यते च ॥ १४ ॥ कादम्बरीलक्षणमाह —

चितुके धूसरा या तु वर्णस्थितिरुदाहृता । दन्तेषु वा फलं तस्या मार्गभ्रंशः कथश्रन ॥ १५॥

या चित्रुके चित्रुकाख्यावयविद्योषे दन्तेषु वा बृहद्भूतयोस्परितन -योवीन्तरयोधूसरवर्णा । (वि १ द्वि) प्रकारेणेत्यर्थः ॥ १५ ॥

मेखलालक्ष्माह —

कर्णयो मूलमावध्य कण्ठनालान्तमेकतः । स्थिता या मेख्या नाम विद्यां यच्छति सा शिकाम् ॥१६॥

या पुनः कर्णयोर्मूलमाबध्य कर्णमूलादारभ्य कण्ठनालान्तं कण्ठ-नालादारभ्य कर्णमूलपर्यन्तं वा, एकतः एकाकारेणिश्यता, सा मेखला । सा च श्चिवां शुभप्रदां विद्यां ज्ञातां । लक्षणान्तराज्ञातां विद्य स्वक्रिति निय-च्छति । नियतामिति सूचयतीति यावत् ॥ १६। ।।

लाक्षाप्रवृत्तेर्लक्षणमाह ---

डरःस्थलीं गता या तु स्तनद्वयतलं गता । लाक्षाप्रवृत्तिर्विज्ञेया कुङ्कमाङ्कं स्फुरेदियम् ॥ १७॥

काल्पनिक्यपीति शेषः । या कण्ठनालादारभ्य उरःस्थलीं गता उरःस्थलीं प्राप्य स्तनद्वयपर्यन्तं गता शोणाकारा च, सा काल्पनिक्यपि बोपाधिक्यपि लाक्षाप्रवृत्तिर्विज्ञेया वर्णास्थितिः । इयमुक्तलक्षणा वर्ण-स्थितिः कुङ्कुमाङ्कं स्फुरेत् कुङ्कुमसम्बन्धं यदाकदाचिदस्य मविष्यतीति द्योतयति । अनेनैतदुक्तं — बहलकुङ्कुमकुचतटीपरिरम्भोऽस्येतद्वतः पुरु-षस्य स्त्रियाश्च तादशपुरुवपरिरम्भो भविष्यतीति द्योतयत्थेषा वर्णस्थिति-रिति । स्फुरेदित्यत्र निजान्वयो द्रष्टव्यः । यदि वा एवंलक्षणा लाक्षाप्रवृ-त्तिर्यदि स्फुरेत् तर्हि कुङ्कुमाङ्कं माविनं स्चयतिस्यध्याहारेणार्थः ॥ १७ ॥

यतिकृत्रक्षमाह -

यतिकृत् कपिछा झेया स्तन्योरन्तरा स्थिता। बहुजायादियोगं सा संस्चयति साम्प्रतम्॥ १८॥

 <sup>&#</sup>x27;द्याज्जातां' घ. ङ., 'द्यां जातां' क. पाठः. २० 'ति । अ' खु, पाऽः.

या पुनर्वणिस्थितिः कमिला, स्तनयोरन्तरा स्थिता, सा यतिकृत् । सा च बहुजायादियोगं पुरुषस्य बहुजायायोगं, जायायास्तु बहुपुरुषयोगं, सूचयति अविनामावेन सूचयति । चशब्दः साम्प्रतमित्यत्र योजनीयः । न केंबलं बहुजायादियोगं संसूचयति, अपितु तं साम्प्रतं सुन्दरं च सूच-यतीति तस्यार्थः । तस्य पुरुषस्य सुन्दरत्वं च पुत्रादीच्छितफलदायित्वं कृतार्थतया यतिसमा(नं १ नत्वं) करोतीत्यर्थः ॥ १८ ॥

१ तारुण्यद्रमिलालक्षणमाह —

विशुद्धा नाभिमूले या तर्जनीपरिमाणिका । अन्तराच्छिन्नसर्वोङ्गा फलं संसूचयत्यघम् ॥ १९॥

अयमर्थः — या खलु नाभिमूले नाभेरघः, विशुद्धा धवलाकारा रेखा, सा अन्तराच्छिन्नसर्वाङ्गा अन्तरा मध्ये मध्ये आच्छिन्नसर्वाङ्गा ईष-च्छिन्नसर्वभूतिनजाङ्गा, सर्वभूतिनजाङ्गयुक्तेति छान्दसत्या प्रयोगः । सा यादि तर्जनीपरिमाणिका तर्जन्या यावत्परिमाणं तेन कुत्सितभूतेन सह वर्तते चेत् तर्हि तन्नामा, नोचेत् या वक्ष्यमाणद्रमिली नाम रेखा, सैवेयम् । तयोस्त्वयं ।वेशेषः — अन्तरान्तराच्छिन्नत्वं नाभिमूलदेशत्व-मित्युभयम् । साधारणविशुद्धत्वं तु केवलं द्रमिलाया एव भवति । तर्ज-नीयपरिमाणवत्त्वं च पूर्वस्या इति । तत्र विशुद्धत्वेन विना लक्षणावशेषेण केवलन युक्ता तारुण्यद्रमिला। सा महाघं सूचयाते। कथमुत्पन्नमिति चेद्, ब्रूमः । यथायथं स्वजन्मप्रभृति तत्तत्प्रवृत्तीः कुर्वाणस्तत्तदघस्मरणप्र-मोषविद्रोहशेमुधीभिस्तानि तानि कमीणि करोति । तथाच केवलैरेव मति-भेदैरनुष्ठाने प्राप्ते कर्मणां स्वर्गादिफलानां मतिभेदवशाद् यथाकथमप्यनुष्ठान-प्राप्तीं कथित् कथिन्चत् प्रस्खलनादि भवति । काम्यविषये त विशेषः पथा-शक्त्यनुष्ठानाभावेन । नित्यानां न विरोधः कश्चित् , अन्यत्र तु महान् वि-रोधः, अङ्गसाफल्यं विना फलासिद्धेः । नैमित्तिकानां तु उभयस्वरूपत्वात् सक्लाङ्गानुष्ठानेन वा कतिपयाङ्गानुष्ठानेन वा फलसिद्धिः। उभयह्मपत्वं तु प्रस्व यानवृत्त्यापि योजनीयम्। नतु कयं नैमित्तिकानां फलमिति चेद्, उच्यते । यद्यपि प्रायश्चित्तरूपत्वमेतेषां, तथापि दुरितनिवृत्तिः फलमस्त्येव ।

१. 'का' क. पाठ:. २. 'ला रे' ख. ङ. पाठः.

तथाच तद्विपरीनमघं स्चयतीति महद् वैशसम् । किञ्च यद्यपि यदाकदाचित् प्रायश्चित्तरूपत्वं नैमित्तिकानां, तथापि पितृक्तियारूपाणां फलं न
केवलं दुरितिनवृत्तिः, किन्तु पितृसन्तोषादिलक्षणमस्त्येव । तथा तद्वारा
पुत्रलाभादि । एवं निजर्णापाकरणद्वारेण निजाभ्युदयिषद्धः । तथाचोक्तवैपरीत्यादघं स्चयतीत्युक्तं युक्तमेव । नामार्थस्त्वसौ— तारुण्ये तरुणमावे या
द्रमिलवधः यथेष्टचारिणी, सा यथायथं यथाघं करोति तथेयमपि रेखा
बाल्ये यथेष्टमेवाघं कारयति, करोति च पुरुषः स्त्री वा । अत्रेदं रहस्यम — अनया सम्पन्नः पुरुषो निजचारित्रदूषणात्, स्त्री वा पञ्चविंशतिसंवत्सरादवीक् प्रकृष्टाभिन्यक्तनिजदूषणसमूहानाभरतिनजसर्वस्वप्रवृत्तिः कतिपयेषु प्रक्षीणनिजमनोवृत्तिः कतिपयेषु च वर्धमाननिजवृत्तिरास्ते ।
पुनश्च सन्तापसन्ततिवशः शेते तिष्ठति चेत्यतिविषमतया विरसनिजचरित्रपात्रभूतः कष्टं सर्वदा सम्भवतीति ॥ १९ ॥

सत्तीलक्षणमाह --

या प्रोक्ता पृथुनिःष्यन्दा कल्पिता जघनस्थलीम्। अघि प्रेत्य प्रवर्तन्ते पुरुषाः स्वगुणैः स्त्रियः॥ २०॥

अस्यार्थः — या खलु जघनस्थलीमधिकृत्य जघनस्थलीम्लम्तान्मूलाधारादुपरिदेशे स्वयं समुद्भूता, प्रेत्य ऊर्ध्व गत्वा, प्रोक्ता तज्ज्ञीरिति
शेषः । पृथुनिःष्यन्दा पृथवः निःष्यन्दाः निजकार्यभूतरेखांशा यस्यास्तथाभृता, किल्पता अन्यत्र कण्ठनाले अंसद्वये च रज्जुसपीदिवत् किल्पता
आरोपेण ज्ञाता । यैवंभूता सा सती नाम । तस्याः फलं प्रवर्तन्ते स्त्रियः
पुरुषाश्च । किं कारणं, स्वगुणरात्मीयरेव गुणेः, यदि वा स्वाभाविकेर्गुणेः ।
स्वाभाविकत्वं नाम नित्यत्वमाभेमतं स्वोचितत्वं, शौर्यीदिभिर्लजादिभिश्च
प्रवर्तन्त इत्यत्रापि प्रत्यक्षोपन्यासेन स्वारासेक्यं, तत्तत्स्वभावं च कर्मप्रवतकत्वमभिव्यज्यते, प्रत्ययनिर्देशवशात् । इदमत्र तास्पर्यम् — किशोरभाव
एव नाभरधस्ताद् यः प्रदेशस्तस्य यत् पार्थवं, तस्य दर्शनाभावे सति विपरीतिनिम्नताकल्पनया तस्याः शोणिताधारभृतपात्रविपरिवृत्ततया रतःस्कन्दादिप्रयुक्तौ गर्भाधानाभिधानपुंलक्षणसंयोगविवशतया सुखमात्रमेव तन्मै-

१. 'तथा नि' इ. पाटः. २. 'हे', ३. 'प्रात्यक्ष्योप' घ. पाटः.

शुनफलं, नान्यत् किञ्चित् । अतश्च नास्त्येवास्याः प्रस्तिफलिमिति सुतरा-मवधारणीयमिति स्त्रीपक्षे फलम् । पुरुषपक्षे तु येषां तस्य भागस्यापार्थत्रं, तेषां रामाप्राप्तिः, विपरीते तु सर्वदा प्रस्वापवज्ञान् कर्नमषादीति ॥ २० ॥

असतीलक्षणमाह --

असत्यः काश्चन मता रेखाः स्त्रीणामुरःस्थले। अनामिकावदिश्वष्टा विधवा विष्रसृतकाः ॥ २१ ॥

अयं वाक्यार्थः — स्नोणामुरः स्थले उरः स्थलेषु काश्चन रेखाः सन्ति, ता असत्यो नाम मताः । ता यासां सन्ति ता विधवा मताः, विष्रसूत-काश्च । प्रसूतकाः कुमाराः, विगतः प्रसूतको याभ्यस्तास्तथाभूताश्च भवेयुः । इदं विविश्चितं — स्तनपरिमण्डले काश्चन कासाञ्चित् स्नीणामपरिमिताः प्रच्छन्नाकारा रेखा दृश्यन्ते, तास्तासां रत्यौत्सुक्यौत् परिसमाप्तेः पूर्वं विधवास्वमापाद्यतीति ॥ २१ ॥

कौशिकीलक्षणमाह--

कौशिकी प्रथमाङ्गस्य सन्धौ वर्तुलसंस्थितिः। एतदेव फलं प्रायो विद्धाति ग्रुमं कचित्॥ २२॥

प्रथमाङ्गमुत्तमाङ्गम् । अनेन यत्र रोमसिद्धिः स एव भागोऽभिधीयते । तेन अस्य रोमभागस्य ठठाटस्य च यः सिन्धः, तत्र स्थिता वर्तुठाकारसंस्थानविशेषा, कौशिकी सा । एतदेव स्त्रीणां विधवात्वमेव, फठं प्रायो विद्वाति ज्ञापयति । क्वचित् पुनः ग्रुममि विद्धाति । कियाया ज्ञष्तौ पर्यवसानात् । प्राय इत्यनेन किमुक्तम्, इदमुक्तं, येषु हि पुरुषेषु मुखविवर्णता कार्कश्यं च, तेषां याः स्त्रियस्तेषां प्रजाश्च यास्तत्र सर्वत्र स्त्रीषु प्रजासु च विधवात्वम् । प्रजासु विस्वामित्वम् अन्यत्र च विभित्तत्वम् इत्येतदुभयं सम्पद्यते इति । किं तच्छुमभिति चेन्न प्राचुर्यम् । प्राचुर्यं नाम काठभेदेन सिद्धिरेव । बह्वन्नसम्पत्तः नैककाठीनतया बह्वन-प्राचुर्यम् । तेन नामरणान्तमन्नवियोग इत्युक्तं भवति । स्त्रीणां चैतत् । क्वचित् पुनः पुरुषविषयेऽपि सम्भवति । तदिभिष्ठत्य प्रजासु विधवात्वं फठमित्युक्तवानिति द्रष्टव्यम् । अयं तु नामार्थः — कौशिकी नाम दिवाभीतस्त्री तथा साम्यमेषा रेखापादयतीति ॥ २२ ॥

१. 'त्मा', २. 'क्या प' क. ख. पाठः.

ज्येष्ठाळक्षणमाह—

मृष्टि स्थिता त्रिवलिका रक्तस्वेदादियोजनी। ज्येष्ठा प्रस्वित्रगात्राणां पुरुषाणां मता ध्रुवाः॥ २३॥

अस्यार्थः — ज्येष्ठा पुरुषिविषये । ये तावत् सर्वदा प्रस्विन्नगात्राः पुरुषास्तेष्वेषाँ न्वेषणीया नान्यत्र, कुतः, तह्नश्चणत्वादस्याः । तद् विवृणोिति — रुषिरस्वेदादियोजनीति । इयं स्वाश्रयं पुरुषं सर्वदा रुषिरस्वेदादि- युक्तं करोति । आदिशब्दात् पूयगन्धिता ठक्ष्यते । मूर्धसु प्राचुर्येणास्या दर्शनान्मूर्श्चि स्थितिरित्युक्तम् । अस्यास्तु स्पर्शने सित दर्शने सत्यि च जर्जरता इति विशेषणान्तरेणोक्तम्, अशुभफलं च तत् सूचयति । तदप्य- शुभं कालतो विक्रेदः स्वशरीरगतः ॥ २३ ॥

गरिष्ठालश्चणमाह-

गरिष्ठा स्वसमृद्धा स्त्री वरिष्ठगुणभूषणा।

तस्याः फलं विन्दति सा नात्र प्रत्ययविस्मृतिः ॥ २४॥

अस्यार्थः — या वरिष्ठगुणमूषणा । गुणशब्देन तन्तुरुव्यते । तेन तदाकारा रेखा छक्ष्यते । सा च वरिष्ठा । अतः सा मूषणं यस्या मूर्धि संस्थिता यस्या भूषणस्य तदाकारेण तत्र ।स्थितत्वात् । तथाभूता गरिष्ठा नाम । तत्फलं स्त्री विन्दति । अत्र प्रत्ययविस्मृतिर्न भवेत् । प्रत्ययविस्मृतिः संशयः । प्रत्ययो विश्वासः तस्य विस्मृतिः विस्मरणमनेन भवतीति ॥ २४॥

किञ्च चान्द्रमण्डला तत्सिनिधिवर्तिनी यदि भवाते तदा तत्फलं विशिष्टं सा सूच-यतीस्यतस्तलक्ष्मगमाहं —

या दर्दुरम्रवेनासौ संस्थिता पूर्वसन्निधौ। विशिष्टं फलमस्यास्तु पूर्वप्रत्यवकारणम्॥ २५॥

या पूर्वसिन्निधी गरिष्ठायाः पूर्वीक्तलक्षणायाः सिन्निधी प्रवर्तते, सा चन्द्रमण्डला नाम । अस्या यद् विशिष्टं फलं शुभं पुत्रसमृद्ध्यादि त-दस्या अपि फलं, नान्यत् फलान्तरं सूचयित । कुत इति चत् तत आह—पूर्वप्रत्ययकारणमिति । एषा केवलं पूर्वप्रत्ययकारणं पूर्वस्या रेखाया यत् फलं तत् प्रति च यद् जाप(कत्वं ? कं) तदुभयं प्रति लोकस्य प्रत्ययकारणं यतोऽसी, अत इत्यर्थः ॥ २५ ॥

<sup>्</sup> १. 'वा' ख. पाठः

ान्धाविनीम शिरोगता मण्डलाकारा रेखा । तहन्यं फलं चह

गन्धाविकर्मता तस्याः फलं रोगविकन्तनम्।

या भिवजां मता गन्याविष्ठर्नाम सा शिरःपरिवर्तनेन वर्तमाना इत्यसावारणवर्मी लक्ष्मगनयाभ्यूहनीयः । स चाध्यतहार्यः श्लोके । तस्याः फलं रोगविक्नन्तनम् । यस्तदाश्रयः असी भिवग् भवतीत्यर्थः॥

एतदेव फलमुह्रिय लक्षणान्तरमाह —

पाणिपृष्ठे प्रवृत्ता या पृष्ठाख्यान्तरसङ्गता ॥ २६ ॥

अत्रेषोऽर्थः—या पाणिपृष्ठे, पाणिपृष्ठो नाम करतर्छम् छप्रदेशः, तत्र प्रवृत्ताः मागधी । तस्या नामान्तरमपि विद्यते पृष्ठेति । सापि पूर्वोक्तमेव फुळं सूचयति । अनया सम्पन्नः पुरुवो भिषग् भवतीति ॥ २६ ॥

ईड्यालक्षणं कथयति —

#### तदुपान्तस्थिता बन्ध्यफ उदायिन्यतः परा ।

या तदुपान्तस्थिता, सा परा ईड्या । सा वन्ध्यफठदायिनी वन्ध्य-बाइदेन वन्ध्यात्वमुच्यते स्त्रीविषये । अपरत्र श्रून्यत्वम् । तत एतदुक्तं भ-वति — स्त्रीणामेषा वन्ध्यात्वं गमयित । पुरुषाणा तु श्रून्यत्वम् । तत्र विचारः । किं शून्यत्वं नाम, आयुर्भङ्गः अथवा द्रविणभङ्गः, उभयत्र प्रयोगपदर्शनात् । शून्यदेशोऽयमिति शून्यीभृतोऽयं देश इति च । शून्योऽभृत् पुरुष इत्यादौ च । तत उच्यते । शून्यत्वं नायुर्भङ्गः किन्तु द्रविणभङ्गः । तत्रापि न स केवलो व्ययमात्रः विशिष्टव्ययस्य वा-भिधानात् । अत एव न प्रयोगविरोधः । देशवरस्यं कालवरस्यं स्प्येत्रस्यं च । तेन तस्य यत् सर्वस्वं तद्भावे शून्यशब्दः पर्यवस्यतित्युक्तं भ-विति ।।

कोलुहलो नाम काचिद् रेखा । करतलमध्यभागो देश: । तत्रापि सौक्ष्म्यं विवक्षित: मिल्यभिप्रेत्य लक्षणं फलं च कथयति —

कोलाहलः पृथुर्मूलभूमौ पलण्डुसदशागमः॥ २०॥

अस्यार्थः —यः कोलाहलो नाम मूलभूमौ वर्तते रेखा अवयवसन्नि-वेशो ता, मूलभूमिशब्देन तदभिधानम् , करतलस्य प्रकृतत्वात् । प्रल-

<sup>॰. &#</sup>x27;लप्र'च. पाठः. २. 'ख्यं', ३. 'त्य फलं लक्षणं च' ख. पाउः.

ण्डुपदशागम इत्यनेन फलक्ष्यनम् । यात्रान् पलग्डोरागमः यथार्षं च तावांस्तथार्षं न एनद्भतः पुरुषस्यागमः । यद्येष पृथुः पृथुलः नान्यया । पार्थवे हि कारणं मनसः स्वल्पद्रव्याभिलाषिता । स्वल्पद्रव्याभिलाषे हि स्व-ल्पद्रव्यसिद्धिस्तदनुरूपा भविष्यति । यादशोऽभिलाषः तादशः फलप्रकार इति न्यायात् । नचामिलाषव्यभिचारफलसिद्धिरिति वाच्यम्, अङ्गवैगुण्य-स्यैवानुमेयत्वात् ॥ २७ ॥

कृतविकालक्षणमाह ---

(तया) किपस्थवृत्तिः स्याद् या तु रेखा फलस्थिता।

फले अवयविशेषे स्थिता या रेखा, तया किष्धवृतिः स्यात्। किष्म्था किष्वत् स्थिता, केषेथी वृत्तिः वृत्तिसाधनं , तद्वदस्य वृत्तिरिति या द्योतयित, सा तथाभूता पश्यन्त्यपरपर्याया प्रसमरस्वभावा च । एतदुक्तं भवति — करेहिं यद्यद् दृष्टं वस्तुजातं तत्तदुपजीवनेन वर्तनं, दृष्टवार्त्तिकत्वाद् इति । एवमनया सम्पन्नोऽपि पुरुषो विशेषोपजीवनेन विना तत्तद्दृष्टोपजीवनेनव जीवित इति । अता नामापि लब्धार्थमित्यनु-सन्धेयम् ॥

योषालक्षणमाह-

या स्वादङ्गलिमुद्राख्या प्रगल्भवचनो भवेत्॥ २८॥

अङ्गिलिमुद्रोर्मिका, तया या सोष्मणा श्वासेन चोपलक्षिता, देश-श्वास्या हृदयदेशः, सा योषा नाम । तया प्रगल्भवचनो भवेत् । प्रगल्भशब्देन भाववचनेन प्रागल्भ्यमश्रोक्तम् । तच्च तत्, यत् स्फुरित-विषयाभिमुख्यम् । तत्राप्रतिहृतत्वं च प्रतिभाप्रतिहृतत्विमिति यावत् । तत्प्रधानवचनो भवेत् तद्धीनवचनश्चेति ॥ २८॥

कामिनीलक्षणमाह —

## कामिनी मक्तां श्रेष्ठा रत्युत्पादा पृथक्स्थिता।

या मरुताभुरःस्थितानां रेखाणां मध्ये श्रेष्ठा हाराधःस्थिता च, सा कामिनी । तत्फलमाह — रत्युत्पादा पृथक्स्थितेति । उत्पादशब्दः स्वरूपवचनः । रतेरपृथक्स्थितेत्यर्थः । अत्र नामद्वयेन स्त्रीवाचकेन स्त्रीप्रधानत्वं लक्षणस्योक्तम् । पूर्वत्र वचनबलात् तु पुरुषोऽपि लक्ष्यते । **छक्षणलक्ष्यार्थभू**ते।ऽसाधारणधर्मी लक्षणं, तेन च लक्ष्यं लक्षयते, न शब्देन । तथापि शब्दस्य धर्मान्तर्भूतत्वात्, तस्य च तद्र्थत्वात्; यत् तेनापि प्रतीयते तद्पि लक्षणान्तर्भूतमेन । यदि वा उपलक्षकमात्रत्वाः च्छव्दस्य न दोषः ॥

अथेति । अवयनविशेषगतानां रेखाणां ठक्षणान्यधुनोच्यन्त इत्यर्थः ॥

नले पादस्य द्वास्था सा वामस्याङ्गछसन्निघौ। कीर्ति घर्मादिजनितां कीर्तिमन्तं सुतं तथा॥ २९॥

या वामस्य पादस्य तले अङ्ग्रष्टसिन्नधौ अङ्गुष्टस्याधःप्रदेशे या वन्धनी रेखा तस्या अव्यवहिताधःप्रदेशे स्थिता द्वास्था नाम। तया सम्पन्नः पुरुषः कीर्तिमान् जायते । स्वकीर्तिपरिपोषात् प्राक् कीर्तिमन्तं सुतमि लभते । नन्न स्वकीर्तिपरिपोषात् पाक् कयं कीर्तिमन्तं सुतं लभते, कीर्त्याभासवत्त्वस्यैव तत्र सम्भावनात् । अत्रोच्यते । भाविवृत्त्या तदुपदेशात्, दर्शपूर्णमासयाजी पुत्रोऽस्य भवितेतिवत् । किञ्च शुभाग्धभे अपि प्रगुणतरफले लभते । तत्र शुभस्य तारतम्यमशुभस्य तारतम्यमिप विद्यत एव । तथा पक्षद्वयेऽपि रेखातारतम्यं विद्यते । निमित्ततारनम्यम्याभावे नैमित्तिकतारतम्यस्यापि वक्तुमशक्यत्वात् । किञ्च तारन्तम्यस्वरूपमप्यमिधीयते । चतुरङ्कलपरिमाणे रेखायाः फलचतुष्टयं भनविते । फलद्वये अङ्गलद्वयपरिमाणम् । परिमाणनप्येकं फलैकरवे, त्रित्वे त्रित्वमिति ॥ २९॥

वालिकालक्षगमाह —

Total Control

बालिका स्वच्छवर्णा मा कि चिद् चित्वस्थिता ततः ॥ ३०॥ ततस्तस्य सिन्नधी, प्रकृतस्याङ्गष्टस्य सिन्नधी पूर्वीक्तरेखाया यावदे - काङ्गलपरिमाणं गत्वा या स्थिता, तया बालिकासंज्ञया पूर्वीकमेव फलं लभते । यदि वित्वस्थिता । वित्वं नाम अवयवसंस्थानविशेषाभि-व्यङ्गयं रूपान्तरम् । तच्च रूपं केनचिदिप विशेषेण प्रयोगतो वा

१. 'थ' घ. पाठ: २. 'पुरुषम' ख. पाठः. ३. 'य' घ. पाठः. ४. 'पुरुषम' इ. पाटः. ५. 'व्यभिधीयते चतुरङ्गुरुपारीमाणमञ्जूभ' क. ख. पाठः,

अत्याज्यम् । यद्यपाधिना औषधेन वा छेदादिना वा न त्याज्यं, तद्येंव तिस्थता फलस्यिका भवति नान्यथा । बिल्वांकारे कृष्णवण-विशेषे रेखायाः स्थितिः प्रलोभविषयं फलं स्चयति ॥ ३०॥

शाक्टायिनीलक्षणमाह—

## पादस्य मध्यतले या गता प्राप्तासनी भवेत्।

या पुनः पादस्य मध्यतछं प्राप्ता, प्राप्तासनो भवेत् तया पुरुषः । एतदुक्तं भवित — पादस्य मध्ये काचिद् रेखा समुम्मिषेत् । तिहं तया स पुरुषः सर्वस्वसम्पन्नो भवित । धनधान्यसमृद्धिमांश्च भवित । सा कथं भूतेति चेद् वक्तव्यं नान्तरात्मनीति । नान्तरात्मिन रूप-प्रकाशिका एषा, अपितु यथोध्वरेखा अन्तरात्मिन रूपप्रकाशिका, तद्व-दियमपि पादत्तरुमध्ये स्थिता विपरीतत्य। विभूत्यादिकं सूचयत्यवि-चारेणेत्यवगन्तव्यम् ॥

भपरा शाकटायिनी तल्लक्षणमाह-

विद्रुमप्रभया युक्ता महद्भिः सेव्यते बुधैः ॥ ३१ ॥ या पुनर्विद्रुमप्रभयोपेता विशिष्टकान्तिमती रेखा, तया महाराज्यं रुभते पुरुषः । स्त्री चेत् तन्मिहिबी भवति । शाकडायनो नाम सः, यः पूर्व मात्रा गर्भसमये निजरुचिव्यपनौदनाय तत्तद्गिरुचिव्यपोहाय च मिक्षतः शाकपुद्धः प्रचुरमेदुरः, स शाकडः । सोऽपनं यत्य गर्भ-पात्रस्य तस्मादुत्पन्नयं शाकडायिनी । तदुत्पन्नत्वं चास्या निमित्तमात्र-तयोपचर्यत इत्यवगन्तव्यम् ॥ ३१ ॥

शङ्कोश्च्यते लक्षणम्-

शङ्करावपनं पुंसः पार्षिणमूलस्थिता अवेत्।

या पाष्णिम्लस्थिता पाष्णिम्लसिशी पादतले स्थिता, तया पुंस आवपनं भवेत् पूर्वप्रवृत्तिविच्छदो भवेत्। पूर्वप्रवृत्तिश्च सा, या कचित् किचिदिङ्गितादिभिर्व्यज्यतेऽस्यात्र धीरिति सा पूर्वप्रवृत्तिः । अनया सम्पक्स्य विच्छिन्ना भवति । आवपनं नाम यद्यपि सम्पादेनं, बीजावापादौ तथा दर्शनात्, तथाप्यावपनस्यात्र शङ्कशब्दसमभिव्याहारात्, प्रसिद्धार्थ-समभिव्याहारेणाप्रसिद्धार्थे बोधनिभिते न्यायाच्छेद एवाभिधीयते । तस्य तदर्थकत्वमेव यतो युक्तम्। अन्यथा निगमप्रामाण्यभङ्गप्रसङ्गात् ॥

१. 'ला' क. पाठः, २. 'त' ग इ. पाठः

आत्रोटनलक्षणमाह —

आत्रोटनं परं पुंसामनालस्यं प्रयच्छति ॥ ३२ ॥

विपरीतलक्षणया नामाभिधानम् । या पुनः केश्यप्रन्थ्या परिमाणे कियमाणे अक्कुष्ठादारभ्यकाञ्चलं गत्वा काचन रेखा प्रवर्तते, सात्रोटनम् । तया पुरुषोऽनालस्यवान् भवति । तत्र प्राक्तनमालस्यं किमिति प्रश्ने एव-मुत्तरकथनम् । यस्य लक्षणं परीक्ष्यते प्रेक्षणपुरस्सरं, तस्य रोम उपादेयम् । ततस्तदुपादाय तेन केश्यन्थि कृत्वा परिमाणे कियमाणे यदि तस्य वेप-मुर्जायते तिर्धं वातो रोगः तस्यालस्यं पूर्वकृतं स्मारयित । यदि वा रोगान्तरं तस्य पूर्वकृतं सर्वं तस्यालस्यशब्दाभिधेयं भवति । कारणान्तरिनिमत्तं चेदालस्यं, तत्राप्युपायोऽयमवधेयः । कथम् । यत्र यत्र सीमालक्षणेषु पादस्पशों वा हस्तस्पशों वा नयनपातो वा स्थावरादिषु चेतनानिधिष्ठतेषु दृश्यमानेषु तभ्योऽन्यत्र भवति, तत्स्वमाव आलस्यकारणमिति वक्तन्यम् । किञ्च चेतनाधिष्ठितेषु वृत्तान्तमात्रवशात् कारणता गम्यते इत्यनुसन्धेयम् ।।

्ष्ठालन्यमाह् -

पृष्ठा प्रतिष्ठिता भूभौ पूर्वस्थाः सङ्कलाधरा।

अस्यार्थः — या पूर्वस्याः पूर्वोक्तलक्षणाया भूमो आधारभागे स्थिता प्रतिष्ठितेत्यस्यार्थः, सा पृष्ठा । सा सङ्कुलाधरा । फलकथनमेतत् । सङ्कुलं, संशब्देन सम्यक्तं लक्ष्यते । सम्यगधरेत्यर्थः । गुणपूर्णाधरवर्तिनीनां रे-खाणां यत् फलं यावच्च, तत् सर्वमन्नैव सम्पद्यते इति सम्यक्शब्दार्थः । सोऽत्र संशब्देनाभिधीयते । पूर्णगुणगणाधरा । तद्वानस्य लक्षणस्याश्रयो मवति तद्वती तरुणी वा । अथवा संकुलाधरत्वं नाम रातिन्नणादिना व्याप-न्नाधरत्वम् । तेन रत्यौत्सुक्यं सुतरामस्य सम्पद्यते इत्युक्तं भवति । स्नीप्रियत्वं च । स्नीपक्षेऽपि योजनीयः ।।

धियो उक्षणमाह —

धीः प्रतिष्ठास्थिता तस्याः काञ्चनं फलसुच्यते ॥ ३३॥ या प्रतिष्ठा नाम रेखा, तस्यां स्थिता या सा धीः । तस्याः फलं काञ्चनं, काञ्चनलामः । काञ्चनशब्देन स्तुतिविषयं धनसुच्यते । तित्यद्धि-भवतीति । तत्र भावोऽयं द्रष्टव्यः । यदि काञ्चनलिन्सा विषयविशेषे तस्य भवति तर्हि तल्लभ्येत । किञ्च काञ्चनशब्देन सर्वमेवास्यामिलितं वक्त-व्यम् । तत् सर्वं सिध्यतीत्यर्थः ॥ ३३ ॥

कन्दोर्छक्षणमाह —

कन्दुर्नाम मनुष्याणां तस्करत्वप्रयोजिका। पार्षिणम् लप्रदेशे तु चतुरङ्गलमायता॥ ३४॥

यो मनुष्याणां पुरुषाणां स्त्रीणां च पाष्ण्यन्तर्भागे, स एव पादतलस्य मूलदेशः कर्ध्वदेशे शाखादर्शनात् । वृक्षादीनां ह्यूर्ध्वदेशे शाखा दृश्यन्ते । ततः शाखावतः पादतलवस्तुनः पाष्ण्यन्तर्भागो मूलदेश इवाभाति । तत-स्तथोक्तम् । तत्र स्थिता रेखा कन्दुर्नाम । तत्र विशेषोऽपि विद्यते । तमाह — चतुरङ्गलमायतेति । चतुरङ्गलप्रमाणेन मिता मतेत्यस्यार्थः । फलकथनपूर्वकं विशिनष्टि — तस्करत्वप्रयोजिकति । तस्करत्वं चोरत्वं, तत् प्रयोजयतीति तथा, चोरो भवतीति यावत् । अभिहितं किंविषयं चौर्य-मुच्यते इति चेत्, पुरुषाणां तावद् यद्विषया प्रथमाभिरुचिस्तद्विषयं चौर्यम् । तथाहि दृश्यते लोके । अतो न प्रमाणान्तरगवेषणावकाशः । प्रवमेव स्त्रीणाम् । नामाथोऽप्यनेनैव लब्धः ॥ ३४ ॥

कागणेल्डसणं कथयति ----

कागणिर्जितकन्दर्भ भवेत् स्त्री निजभाषणात्। लक्षणं तु तले पादगामिनी जर्जरस्थितिः॥ ३५॥

अस्यार्थः — पादगामिनी या जर्जरस्थितः जर्जराकारतया स्थितः तले भवति, पादतले दोषादन्यत्र यः परुषरवः, क्रा जर्जरस्थितिः स्मरिवकारो रितिविकारश्च, सा कागणिनीम । तया स्त्री जितमन्मथा भवति । किं रूपादथवा स्वप्रवृत्त्या, किं वा मदनचष्टया, किं वान्येन केनचित् । तदाह — निजमाषणादिति । तत एव कारणात्, न तदुचिनेन कारणान्तरेण, अनेनैवासम्बन्धेनेति । अयं तु नामार्थः — का गणिका वारयोषिदिति या मन्यते, सा तथाम्ता स्त्री कागणिः । तद्धोतितेय-मिष कागणिरिति ॥ ३५ ॥

१. 'सेदाद' क. पाटः.

छिदिलक्षणमाइ —

छिदिः प्ररोहपर्यन्ता पार्षिणभागे कवाचित् स्थिना ।

या पार्षिणभागे क्वचित् स्थिता, सा छिदिः । तत्र पार्षिणभागे यदस्थि तस्मिन् स्थितेषा एकाङ्किलपर्वगरिमाणम् । सर्वत्र च परिमाणानुक्तौ तावत्परिमाणमित्यभ्यूह्नीयम् । तया पुरुष उक्तफलभाग् भवति । प्ररोष्ट्रशब्देन सर्वाण्यङ्कुराण्यभिधीयन्ते । अङ्कुराणां मामान्यस्य विशेषवाचि-त्वाद् विशेषोऽत्र पर्यवस्यति । पर्यवसानं च फलविशेषे । तच्च कामिनां सम्भवति, रतिप्ररोहादौ भवति । अङ्कुरश्च द्विषा प्रयुज्यमानां मुख्ये - ऽमुख्ये च प्रयुक्तश्च दृश्यते इति न किञ्चिदस्ति वक्तव्यम् ॥

अपरा इयामिका, तल्लक्षणं फलं चाह —

मामकीनः प्रेष्ठ इति वदेत् पुरुषमञ्जसा । यः प्रेष्ठः पुरुष + + स्तमुद्दिश्य वदन्ति हि ॥ ३६॥

प्रपदस्था इति । या प्रपदस्था रेखा पीतवर्णा च, तस्याः फरुं ध्यामिका(?)। या प्रेष्ठं पुरुषमुह्दिस्य मामकीनः प्रेष्ठ इति वदेत्। तथाहि स्रोके दृष्यते इति प्रमाणमाह उत्तरार्धेन ॥ ३६॥

घोणिकालक्षणमाह ---

(घोणिका सा) तयाया स्यादङ्गछोपरि संस्थिता॥ ३७॥

या अङ्गुष्ठोपिर संस्थिता समार्वतनमाख्याति अस्यार्थः । औपा-धिकत्वं च व्यावर्त्यते । सा घोणिका । तया आया स्यात्, आया आभीक्ष्ण्येन प्राप्तुं गन्तुं योग्या योषिद् भवति । अनया सम्पन्नानां न जातु योषिदलाभा भवति । यदिवा, आया निधिः, प्राप्यमूमिरिति या-वत् । ननु प्राप्यमूमिरन्यापि विद्यते यो निधिमान् मागस्तस्मादन्यत्रापि प्र-चृत्तिदर्शनात् पुंसाम् । सत्यं, साप्यं(स्तुभि १ स्त्वित) गृह्यतां लक्ष्यपक्ष-विशेषेषु ॥ ३७ ॥

मालालक्षणमाह -

जङ्घागता तु या माला प्रपद्स्थानसङ्गता। मालाभृतां प्रशस्तः स्यात् सिरा वा स्थूलसङ्गता॥ ३८॥

१. 'नफ', २. 'न्य' घ. पाठ:. ३. 'व' फ. ख. इ. पाढः.

थस्य योजना — या जङ्घागता रेखाणां माला प्रपदस्थानान्तं गत्वा प्रसरविच्छेदमकृत्वा स्थिता, तया मालाभृतां वरिष्ठः स्यात्। मालाभृतामस्य प्राधान्यमिति सिध्यति । सिरा वा तथा गता यदि भवति, तः थाप्येतत् फलं भवति । के मालाभृतः । उच्यते । परिणेता, लौकिकदेवः वैदिकदेवश्य । नन्वेते मालाभृतः, कथं तिर्दै वरिष्ठत्वं भवति । एतेषु वरिष्ठस्य देवत्वान्मनुष्याणां न देवत्वम् । देवदच मालाभृत्सु वरिष्ठ इति यद्यपि स्थितिः, तथाप्ययमर्थी लभ्यते मालाभृतां वरिष्ठ इत्यनेन । अयं देवराब्दाभिधेयः स्यादित्यर्थस्य विवाक्षितत्वात् । देवराब्दाभिधेयः स्यादित्यर्थस्य विवाक्षितत्वात् । देवराब्दाभिधेयः स्यादित्यर्थस्य विवाक्षितत्वात् । राज्ञोऽपि लोकपालांशत्वेन देवराब्दाभिधेयत्वात् । तथाच स्मृतिरिममर्थं भाषते ॥ ३८ ॥

तपोलक्षणमाह ---

जान्वस्थिसंस्थिता साक्षात् तपःफलमवापयेत्। या जान्वोः श्रीपुरुषसामान्येन कपालास्थ्न उपरि संस्थिता त-

स्पीठं कृत्वा तद्वाधारतया तिष्ठति, सा तपो नाम। इह जन्मनि तपःकरणा-भावेऽपि तपःफलं प्रापयेत्। तपस्साध्यं यत् फलं महदतीव दुर्लभं च, त-दिह जन्मन्येव सिध्यत्यस्य पुंसः॥

किश्च -

यावत् केवलभेवास्य पुंसः सिध्यत्यकालतेः ॥ ३९ ॥ अस्यार्थः — यावत् फलं केवलमेव, (विपरीतफलमेव?)विपरीत-फलिश्रतां विना स्थितं, तदकालतोऽचिरेणास्य पुंसः सिध्यति । तच्च फलं विशिष्टदेशकालोपभोग्यमप्यस्मिन् जन्मनि सिध्यति ॥ ३९ ॥

मन्दारविक्षकालक्षणं कथयति —

कथासौरभ्यशाली स्थाद् यस्मिन् मन्दारवाल्लिका। प्रवृत्तिमानपि प्रोक्तकर्माणि प्रविचारवान्॥ ४०॥

यस्मिन् जान्वोरुपरिभागे जान्वोरन्यतरस्योपरिभागे द्वयोवींपरिभाग-योर्मन्दारविष्ठका संस्थिता, स पुरुषः कथासौरभ्यशाली भवति । कथासौ-रभ्यं कथाफलमिति त्रिवर्गन्युत्पत्तिस्तुरीयस्वरूपपरिज्ञानं वा, तद्युक्तो भव-ति । न केवलमेतदेव फलं, फलान्तरमप्यस्तीत्युत्तरार्धेनाह ।। ४० ।।

१. 'कमवाप', २. 'त:। या' छ. पाठः.

महागजालक्षणमाह —

जान्वोरन्यतरं कृष्णा मिल्छा मलभूमिका।
दक्षिणे तु विद्योषोऽत्र फलभावी गतो भवेत्।।४१।।
या जान्वोरन्यतरे । भागशब्दोऽत्र साधःपदोपलक्षितोऽ(त्रा ? )ध्याहर्तव्यः । अन्यतरे भागे अधःस्थिता, कृष्णा वर्णतो, मिल्छा मले स्थिता।
मलं नाम स्वेदसम्पर्कः तस्मिन् सत्यभिव्यक्ता मलभूमिका विशेषतः पूयगन्धापादनी सा महागजा । तया पुरुषो गतो भवेत् । अपगतो भवेदिस्पर्थः । स्तैन्यादिनेत्यध्याहर्तव्यम् । दक्षिणभागे तु फलविशेषनिश्चयः ।
तत्र न संशयकारणमस्ति । वामे तु खीणां चेन्न संशयः । तत्र कृष्णशब्दो
यः सम्भावितस्त्वाचे दोपस्तन्मात्रमिदधाति । यश्च मलशब्दः स स्वेदमात्रमभ्यासयति भूमिकाशब्दोऽपि । अनया सम्पन्नायाः श्चियः स्नानादिवैयात्यं विगतं स्वयति । किन्च दृष्टिपातोऽपि विशेषतोऽपेक्ष्यत इति ।
नामार्थस्तु महान् गजः सर्वेषु गजेषु दोषं पश्यति मदातिरेकात् , सः अतिश्वितोऽनया इति ॥ ४१ ॥

तस्त्रेक्षालक्षणं कथयति —

तरुपेक्षा तरुसमं पुमांसं कथने दू घुवम् ।
विशेषस्तत्र पद्यन्त्या युक्तश्चेत् संशयः स्फुटम्।।४२॥
एषेऽर्थः — या तदूर्वभागे मेघवर्णा सप्तप्रकारिवशेषा, सा रेखा
तरुपेक्षा । तरुवत्, यथा तरुः शाखाभिरुपेतो महान् मेघ इवाभाति,
तद्वदियमि तज्ञैः प्रेक्ष्यते इति तथा । नाम्ना चात्र रुक्षणासिद्धिः । सा
पुनः पुमांसं तरुसमं दीर्घाकारिवशेषादाकारान्तरिवशेषाद् वा स्चयति । या
पुनः पश्यन्ती नाम वायुसरिणः, तथा युक्तश्चेत् स पुरुषस्ति धृतं तत् स्चयेत् । यदि तथा न युक्तस्ति स्फुटं संशयो भवति । अनेन विपक्षे वाधकथनात् पूर्वोक्तरुक्षणं दृष्ठिकृतम् । एतदुक्तं भवति — तरुपेक्षासमन्वितः
पुरुषश्चतुर्द(शमे १शे) वत्सरे गते पश्चात् पूर्णकायो विज्ञम्भितसन्धिसन्ध्यङ्गविज्ञम्भितः विवृत्तेनेत्रास्यरुरुर्धरुर्थः धूसरकेशः सम्यगनधीतसकरुविद्यास्थानस्तरुद् दृश्येत । तत्र विशेषः । वृक्षाणां चैतन्यं न स्पष्टीकृतम् ।
पतेषां तु स्पष्टमपि न कार्यक्षमम् । अर्थाक्रिया हि खुद्धिकार्यमिति ॥ ४२ ॥

१. 'विता' इ. पाट: २. 'हामे' क. ख. इ पाठः. ३ 'ति । समत्र', ४. 'त' घ. पाटः.

शाखिकालक्षणं कथयति —

विद्युद्धा त्विच सर्वोङ्गी मय्ग्वैरिप निष्ठिता। फलं प्रयच्छित द्युभं स्त्रीणामूरुविज्ञिम्भतम्॥ ४३॥ उ.स्कार्यम्। सा शाठिका। फलपक्षगतमन्यत्॥ ४३॥

दे देवाळक्षणमाह —

देविका मागधीमध्ये प्रह्वाङ्गी सधुराकृतिः। ९ रुषः स्थात् तया साध्वी सदाचारपरा भवेत्॥४४॥

एवाऽर्थः — या मागधीमध्ये पूर्वोक्तलक्षणफलाया मागध्या मागधी-संज्ञाया मध्ये, तां जित्वोर्ध्वगामिनी प्रह्वाङ्गी पार्श्वयोरन्यतरस्मिन् प्रह्वी-मूताङ्गी, सा दैविका । तया पुरुवो मधुराकृतिः स्यात् । यश्चतुर्दशसंव-त्सराविधः कालभागस्तत उपरित्यध्याहर्तव्यम् । स्त्री चेत् साध्वी, सर्वा-मिगम्या, न पतित्रता । तथात्वे उत्तरिवशेषणानन्वयात् । तत्र द्यासदाचार-परेति छेदः समायाति । अर्थस्य तदर्थत्वात् । यः सन् आचारः सता माचारो वा तस्मात् परा अन्या तदसम्बद्धेति यावत् । ततोऽसदाचार-परेति छेदः सिध्यति फलवशात् । नच सदाचारपरेति वक्तुं युज्यते परशब्देन तात्पर्यमिभधाय, तदा साध्वीशब्दस्य विशेष्यत्वापातात् । तथाच पदान्तरं विशेषणं स्यात् । नच तद् युज्यते, पौनस्वत्यापातात् । तस्मादुक्त एवार्थः । नामार्थः — या दैविकी प्रवृत्तिः तादशी रेखेयं सम्प-द्यते । उक्तफलाननुष्ठाने प्रत्यवायापादनाद् इति रहस्यम् ॥ ४४ ॥

कवेर्लक्षणमाह --

दक्षिणे वर्तुलाकारसंस्थाना चेतसि स्फुटम् । दुःलमापादयेन्नान्यत् कविः सर्वफलं तथा ॥ ४५ ॥

अस्यार्थः — या दक्षिणे स्तने वर्तुलाकारसंस्थाना, वर्तुलः आकारः यस्याः स्थानम्, आकार आकृतिः तस्याः संस्थानं वर्तुलं, वलयाकारसंस्थान्विशेषाभिन्यङ्गचा, पड् वलयाकारा अस्याः, सा कविः । सा चेतिस दुःखमापादयेद्, नान्यत् । अन्यैच्छन्देन सर्वे कार्यमुच्यते, न प्रतियोगि-

१. 'णमात् —' घ. प हः २. 'वि' स. घ. ड. पाटः. ३. 'न्यशब्दे' घ. पाटः

भूतं सुखमात्रम् । किन्न यदोतत् फलं सम्पादयेत् फलान्तरमपि सम्पाद-येदित्याह — सर्वफलं तथा । कवित्विमत्यर्थः । तेन सर्वफलसिदेविणीः धिक्यमर्थलाभादिति छिष्टम् ॥ ४५ ॥

इति स्कान्दशारीरके तृतीयोऽध्यायः ॥

#### अथ चतुर्योऽध्यायः।

एवं तावच्छरीरावयवेष्यनियतगतानां रेखादीनां रुक्षणमुक्तवा सम्प्रति नियत-गतानाभैव तेषां उक्षणमाह तुर्येणाध्यायेन । तत्र तायद् वासकरतलगता रेखाः छ-ध्यन्ते —

कोपैरालक्षणनाइ --

## न्यूनान्यूनाधिकत्वेन दृइयते या भनीषिणास् । अनामिकास्लन्भौ परिस्तीणी प्रवास्पते ॥ १॥

या अनाधिकाम्लग्मी मनीविणां नामकरतले न्यूनान्यूनाधिकत्वेन परिस्तीणां दृश्यते तया नद्वान् पुरुषः प्रशस्यते प्रशस्ति प्राप्नोति । प्रशस्तिश्च द्विषा । बद्धाश्रयत्वेनाबद्धाश्रयत्वेन च । तत्र बद्धः कुटुम्बमर-णांदिलक्षणः । तदाश्रयत्वेन तिष्ठन्नेच प्रशस्ति प्राप्नोति । तेन धर्मादिना करणभूतेनेत्यर्थसिद्धम् । एतचात्र विनाक्षितम् । अपरस्तु स्वविद्यया पर्यटनादिना । स च व्यवहारलक्षणः । स नात्र विनद्ध्यते । अनेन कोर्परालक्षणमुक्तं फलं च । नामार्थस्तु — का पर्याप्तिरस्या अन्या न कापि इति । अयमप्यर्थः फलानुगुण एव ।। १ ।।

करिणीलक्षणमाह ---

## करिणी मदिराभोगा यथा गच्छति तर्जनीम् । या प्रशस्ति दोषग्ढां विद्धाति न संशयः ॥ २॥

या तर्जनीं गच्छित तसिन्नेव करतले, सा करिणी नाम । यथा खलु करिणी गजवधूर्मदिरामोगा मदिराया आभीक्ष्ण्येन मोर्गः अनुभवो यस्याः, सा तथाविधा सती वक्रतया गच्छित । अन्यमन्यमुदेशमुद्दिश्येव, तथेयमप्यनामिकां मध्यमां कनिष्ठिकां वा गच्छित इति मन्दप्रत्ययमुत्पा-

१. 'णाश्रयः। त' ह. पाठः. २. 'गा' क. घ. पाठः.

इयन्ती तर्जनी सरित । सा दोषगूढां दोषो गूढो यस्यां तां तथाविधां प्रशस्ति विद्यात्येव, नात्र संशयकारणमस्ति । अतो न संशय इत्यर्थः ॥ २ ॥

मेहालक्षणबाह-

अध्यमां गच्छति पुनर्या दीर्घाकारसंस्थिता। नया फलमनन्तं सा क्रांत्थी यच्छति मध्यमम्॥३॥

या पुनर्दीर्घाकारसंस्थित। दिन आकारे सन्यक्स्थितिः संस्थानं यस्याः । इदं विवक्षितं मूलमारभ्याविच्छेदेन मध्यमां मध्यमापर्यन्त या गता, सा फलमनन्तं मध्यमं वा तथा कीर्त्या यच्छित । तत्रानन्त-शब्देनैतदाह — याद्यां भोगमनुभोक्तुं पुरुषरुचिस्ताद्यां भोगं यच्छरय-साविति । मध्यमशब्देनाप्येतदाह — याद्यं भोगमनुभोक्तुं श्रद्धायां विद्यमानायामपि न शाक्तिमें उस्तीति भोगः कथमप्यस्य सम्पद्यत इति । त्येत्येतदाह — या पूर्वाभिलाषात् प्राप्तव्या तयेति । कीर्त्येति । कीर्तिर्नीम न यशः, किन्तु किंवदन्तीमूला कापि विश्वतिः । अनेन महालक्षण-सक्तम् । नामार्थस्त्वयम् — हा मे कथं कीर्तिः स्यादिति यः पूर्वाभिल्छाष्तं चोतयतीति ॥ ३ ॥

लाहिकालक्षणमाह—

# प्रसिद्धियाँ शन्दस्ला शास्त्रीया वा स्वतःस्थिता।

अस्यार्थः — या करतलम्लमारम्याङ्गष्टनखपर्यन्तं गच्छति विच्छेदेन च न युज्यते, तथा या प्रसिद्धिः शब्दम्ला शब्दशास्त्राभ्यासजिता,
सा लम्यते । यदि वा, शास्त्रीया शास्त्रान्तराभ्यासजिता। सा लम्यते ।
कोऽत्र नियमहेतुरिति चेत् तदाह — स्वतःस्थितित । स्वतःस्थितिनीम
वर्णान्तरासंक्रान्तिः । यः करतले वर्णः स एव चेद् रेखायामि, तिर्हं सा
रेखा स्वतःस्थिता । अन्यश्रेदीपाधिकी सा, इत्यन्यो ज्ञेयः परो विभागः ।
अत्र लक्षणमभ्यूध्य फलमात्रमुक्तम् । फलं च लोहिकायाः समुचितमेव ।
नतु लक्षणाकथने कथं फलमात्रस्य प्रयोजनम् । श्रृणु । लोहिकानाम
लक्षणं कथयति । अस्यार्थः लोहिका लोहकारिणी । लोहोऽङ्गष्ठमुद्राविशेषः । स च वर्णान्त(र १रा )संक्रमणम् । तद्धेतुभूता रेखा इत्यतो नामैव लक्षणलाभो भवतीति तात्पर्यम् ।।

करिद्न्तुरास्थ्यामाह--

अङ्गुष्टोपरि संस्थानं यस्या नकाङ्गहृचता ॥ ४॥

अयमर्थः — यस्याः खल्बङ्गुष्ठोपरि नखसान्निः। वार्वात्सद्धत्वकप्र र्यन्तं गतिः, सा करिदन्तुरा नाम । तस्याः फलमुक्तं विश्वद्म् । नाम। र्थस्तु तस्या लक्षणान्तरमिष्टे । करिवदसौ दन्तुरा उन्नतदन्तसमानरेखाद्वया-पेता, सा करिदन्तुरा नाम । अस्मिन् पक्षे फलमप्यनेनैवोक्तम् । किं तदिति चेद्, यन्नामप्रतीतं दन्तद्वयोन्नतत्वेन दन्तुरत्वम् । दशमवयस आरभ्य परस्तात् तुरीयद्वयोपरि (१) वर्तमानादवीक् स्थितौ । रेखाद्वयं वा क्रचित् । नामास्य न भिन्नामित्यूहापोद्वपद्वमतिभिरभ्यूद्धम् ॥ ४ ॥

बालह्यालक्षणं कथयति-

षालहृचा तस्य पृष्ठे तद्घास्था विवयस्यः।

या अङ्गष्ठस्य पृष्ठे तद्यःस्या तस्याः पूर्वोक्तलक्षणफलाया अधःस्या अधःस्थिता सा नालहृद्या नाम । तत्फलं प्रियप्रसूरिति । प्रियो प्रसूः प्रसूति-र्यस्य स तथा । एवम्मूतो मनति पुरुषः क्षो ना । प्रसूतिः कस्य चेत् स्वजायाया इति सिध्यति । यदि ना, यत् प्रियं वस्तु तस्य प्रसूः प्रसवः जन्मेति यानत् । तद्युक्तो भनति क्षो ना पुरुषो वा इति वानयार्थः । वालनत् सदा हृद्यक्ष भनति सर्वस्य स पुरुषः क्षी ना इति नामार्थः ॥

(वसुप्रेक्षारुक्षणमाह—)

वसुप्रेक्षा वसुमती तद्धः स्थितिसङ्गता ॥ ५॥

इति तदुत्तररुक्षणम् । या तदघः तस्याः प्रकृतरेखाया धदः स्थिता सा वसुप्रेक्षा । वसुमत्त्वं, स्थितिः स्थानं तत्सङ्गतत्वं च फठं सूच-यति । अतो विशेषणानुपपत्तिर्ने भवतीति ॥ ५ ॥

(रोहिणीलक्षणमाह-)

रोहिणी सर्वमध्यस्था श्रियमायुश्च यच्छति । या तत्सर्वमध्यस्था सा रोहिणी श्रियं मध्यमपरिमाणाम् आयुरच तावत् प्रयच्छति । नात्र परः प्रमाणम् ॥

१. 'यं प्रसृतिः. इ., 'या प्रसृति' ख. पाठः.

(चेतसालक्षणमाह--)

चेतसा सर्वसन्धिस्था धान्यमायुश्च दापयेत् ॥ ६॥

या सर्वसान्धः तस्या अभिगता सा चेतसा घान्यसमृद्धि फलमा-गुश्च पुरुर्वकारेण दापयेत् । कियदिति चेद् , दापयेदिति संवत्सरप्रमाणं यावत् । चेतसः करणत्वं द्योतियतुं करणवाचिपदप्रयोगः ।। ६ ॥

**भने**र्लक्षणमाह—

# घनिरङ्गष्टपर्वस्था यवसंज्ञा फलं कृषिः।

याङ्गुष्ठपर्वस्था यवरेखा सा धनिः । तत्सम्पन्नस्य कृषिः परिपूर्णा भविष्यति पूर्णता चेत् लक्षणस्य नान्यथा ॥

क्वचित् विच्छेद्युक्तश्चेत् क्वचिदेष फलोद्यः॥७॥

इति विच्छेदलक्षणम् । स एव यवः ववचिदंशे विच्छेदशुक्तो षदि भवति तिई ववचित् कालविशेषे फललामः न सर्वदा इति सम्बन्धः ॥ ७॥

यवस्यालक्षणमाह-

यवन्या तदुपान्तस्था वैदयष्टातिकरी खणाम् ।

या पुनः तत्सिन्निधिवर्तिनी, सा यवनया नृणां कीणां पुन्स्याणां च विद्यां या वृत्तिर्वृत्तिसाधनं तत्सम्पादिका ॥

रागवधिरारुक्षणमाह—

रक्ता या रागवधिरा विरहं सा प्रयच्छाते ॥ ८॥

या तत्र रक्ता रेखा तत्सिन्निधिनितिनी, सा रामविधा नाम । फर्छ स्विप्रयिषरहं प्रयच्छति । नित्यशः शयनेऽपि विरहं सिहतत्वे नियमेन ददाति सम्भोगसारस्याद्यनुत्पत्त्या ॥ ८ ॥

(मदयन्तीलक्षणमाह —)

मद्यन्ती कारणेन विना भद्यति धुवम्। तद्धःस्थितिमाप्नोति विच्छेदेन विनापि सा॥९॥

या तस्या अधः स्थितिमाप्नोति विच्छेद्वियुक्ता च सा कारणेन विना मदयित मोदयित चेति फलम् ॥ ९॥

१. 'पप्रका' क. ख. पाडः.

मनारमालक्षणमाह् —

## मनोरया मधुक्केशस्तयाभिक्रियते स्फुटम्।

याङ्कष्ठवन्धे स्फुटं प्रकाशते सा मनोरमा । तया मधुक्रेशः क्रियते । मधुर्वसन्तः तेन क्षेशस्तथोक्तः । वसन्तकृतः कामसन्ताप इत्यर्थः । अत्र तात्पर्यं — तत्तद्वसन्तकाले नित्यभोगयुक्तस्थापि पुंसः सुचिरं कामसन्तापो भवतीति ॥

हेभावतीलक्षणं कथयति ---

तहन्यगुक् पृथुः श्रीमान् निम्नभागस्तथा कृतः॥१०॥ यः पुनस्तहन्धगुक् तस्याङ्गप्तस्य यो चन्धः आदिम्रान्धः स च पृथुः तस्मग्रीधादे सति पृथुः स्थूलः श्रीमान् आकारश्रीमधुरः, यो निम्नभागः कृतः किन्नः, स हैमानती नाम । तस्य तहतः पुरुषस्य तथा भवति । तथा-शन्दो यथार्थवाचकः । तथ्यवाचक इति यानत् । यत् तथ्यं वस्तु तद् भवति, न तं कदाचित् कोऽपि वश्वयतीत्यर्थः । नामार्थस्तु हेमप्रधानत्वं नान्यत् किन्निदिति ॥१०॥

(रातिलक्षणमाह —)

रातिरङ्घधस्लस्था

या अङ्गुष्ठम्रुरुया अङ्गुष्ठम् एसन्धिवन्धनरेखासम्बद्धाः सा रतिः । सैव फलं सर्वत्र (सैव ?) भवति तस्य पुरुषस्य ॥

इयालक्षणभाह् -

### हृद्या तस्याः स्थिता त्वधः।

तस्या या अधारियता सा इद्या । तस्यैव हस्तस्य अङ्ग्रष्टस्य वा सम्बन्धिन्याः सन्धिवन्धनरेखाया अधारियता इत्यर्थात् सिद्धम् । सा हृद्या नामानुह्रपं फलं ददाति । यो यो दृश्यते या या वा यद्यद् वा तत् सर्व-मस्य हृद्यं भवति, य एतद्वान् पुरुषः स्त्री वा । उपाधिवशात् तु किन्चित् कालमहृद्यता भवति ।।

षस्रीलक्षणमाह ---

वसुन्नी तिच्छद्दिः भौक्ता

१. 'णमाइ - त' घ. पाठः.

था तिन्छिद्स्तिस्या उक्तरुक्षणाया रेखायाः छिदिः छेदनं सा वसुष्मी। तस्याः फर्लं सैव प्रोक्ता । प्रोक्तं प्रवचनित्यर्थः । यदि वा, उक्तिरित्यध्याद्दारः, तत्र वसुष्ठीति विशेषणं च सम्बध्यते । या तद्दताः सुक्तिः प्रोक्ता प्रयत्नेनोक्ता, सा वसुष्ठी भवति, वसुद्दन्त्री भवतीत्यर्थः ॥

(रोमविश्रसुलक्षणमाह--)

तथाधी रोमविस्रसुः॥११॥

रोम्णां विश्नंसनं शीलमनया सम्पन्नस्य पुरुषस्य श्चिया वेति । तथा इति फलमप्युक्तम् । अत्राधश्चाब्देन तलबहिर्भागोऽभिषीयते । तेन रोमसन्धिरिति यावत् ॥ ११ ॥

गजाह्यालक्षणसाह —

गजाह्या तु याङ्ग्रघवासभागस्थिता स्वयम्

या स्वयं स्वस्य वामहस्तस्य अङ्ग्रष्टवामभागस्थिता सा गजाह्नया। फलमप्यनेनैवोक्तम् । गजनदाह्वयोऽभिधानमनया सम्पन्नस्य भवति । तु-शब्दो विशेषार्थः संज्ञाध्यायगतः । को विशेष इति चेत् तदुच्यते । अङ्ग-ष्ठाद् गतो लक्षणप्रकारविचारः सम्प्रति तर्जनीं गच्छतीति ॥

(धरणिलक्षणमाह —)

धरणिस्तर्जनीसूलपर्वगा मितभाविणी ॥ १२ ॥

अस्यार्थः — या तर्जनीमू छपर्वेगा तर्जनीमू छगतं यत् पर्व तस्मिन् गन्छतीति तथा, सा धरणिः । फडमाह् — मितभाषिणीति। तथा ग्रुक्ता स्त्री मितभाषिणी भवतीत्यर्थः । पुरुषपक्षे तु धरणिरेव फडम् ॥ १२॥

सेचकलक्षणमाह --

+++++++मेचकः पर्वमध्यगः। लक्ष्मीवृद्धिस्तथा सिद्धा +++++++॥ १३॥

यस्तन्मध्ये पूर्वपैर्व तद्गतो यो निम्नभागः कचिद् भवति केषात्रित्, स मेचकः । तस्य फलं तृतीयपादेन कथयति—लक्ष्मीवृद्धिस्तथा सिद्धेति । प्रथमं पैठितन्यश्वासौ । तथा लक्ष्मीवृद्धिः सिद्धा । येन येन प्रकारेण लक्ष्मीवृद्धस्यर्भं प्रवर्तते तथा तथा सा सिध्यतीति भावः । नाम तु वर्णनव्यात् ॥ १३॥

१. 'बह पर्व' क. ब. ह. पाढः. २. 'बरित' म. पाढः.

मोचिकालक्षणमाह ---

मोचिका मध्यपर्वस्था वन्धनात् स विमुख्यते।

या मध्यपर्वस्था तस्या एव, सा मोचिका । फलं स वन्धनाद् विग्रुच्यते । बन्धनं नाम चौर्यादिकृतम् । रेखाया आकारिवशेषस्त्वयम् , फर्म्बाधोमुख एकः, अपरस्तु तन्मध्ये पार्श्वाभिमुख इत्ययं प्रकारः ॥

आचपर्वगता या स्यान्स्चित्तस्याः फलं शिवस् ॥

या आध्यर्वगता पार्श्वाभिमुखी रेखा, सा मुचिः । तस्याः फठं शिवम् । अनयोः परस्परसम्बन्धः सम्बन्धनीयः ॥ १४ ॥

जसिक्नीलक्षणसाह—

आयपवेगता या स्थात् पार्थाभिनुषसंस्थिता । आयुःक्षयं तत्र विचादष्टाविंशे तु वत्सरे ॥ १५॥

या तस्या एवाद्यपर्वगता पार्श्वाभिमुखसंस्थिता च । पार्श्वाभिमुख-संस्थितं संस्थानं स्थितिर्थस्यास्तथाभूता असिक्नी । तद्वति पुरुषे आयुःश्वयं विद्यात् । तत्राद्यपर्वात्यन्तसिश्वयतेयं रेखेत्यनुसन्धेयम् । नामार्थः — असिनिमित्तामियं मृतिं मरणं द्योतयतीति ॥ १५ ॥

सुरुचेर्लक्षणमाह ---

सुरुचिस्तदुपस्थानसंस्थिता कण्टकस्पृशा । तथैव स्थितिमापन्ना तदेव फलभीरयेत् ॥ १६॥

या पुनस्तत्समीपस्थानसंस्थिता, तथैव पार्श्वाभिमुख्येनैव स्थिति-मापन्ना, तथा कण्टकस्पृशा कण्टकवत् स्पृशः स्पर्शो यस्यास्तथामूता, सा सुक्चिर्दर्शने। तदेव फलमायुःक्षयं तत्रापि विद्यात् ॥ १६॥

पारीलक्षणसाह —

यो मध्यपर्ववन्यः स्यात् तत्र योगे तु सा भवेत्। फलवाख्यभिनिधः स्यात्

थस्यार्थः —यो मध्यपर्वबन्धः तत्र यदि योगो भनेत् तर्हि स एव सा भवेत् । तस्याः पाटीसंज्ञा । रेखायाः फलं सन्धिः । वित्रतिपत्तौ पूर्वं सत्यां

<sup>9. &#</sup>x27;तं तयनं सृति म' छ- 'तं तमयनं म' खः पाडः

शतुवशात् स्वयमक्षीणे च शत्रुः स्वयमागत्य प्रणिपतेत् । तदनन्तरं सन्धिश्च भविष्यति । पाटो नाम सन्यिः, तद्वान् पाटी इति नामार्थः ॥

लुटिः कुन्छात् तदन्तरा ॥ १७॥

लुटिलक्षणमेतत् । या तदन्तरा तस्य प्रकृतस्य वन्थस्य अन्तरा मध्ये, वर्तत इति श्रेवः । सा लुटिः । अत्र फलं कृच्छ्रादिखुक्तम् । कृच्छ्राद् भवति । कृच्छ्रमत्तीति कृच्छ्रात् तद्वान् पुरुषः कृच्छ्रभोक्ता भवति । कृच्छ्रं नाम प्रतिसंवत्सरमन्धः संसाराद् , नित्यं तद्वोक्ता भवति । ननु प्रति-दिनमित्युक्ते किमधं नित्यमुक्तम् । नैतद् विशेषात् , संवत्सरमित्येवोक्तं न सर्वदेति । अतो विधिनष्टि नित्यमिति । अत्रापि न सर्वदेत्यर्थः । अपितु प्रतिदिनमित्येवार्थः ॥ १७ ॥

तण्डोर्रुक्षणमाह —

तण्डुः स्वादन्खपर्वस्था सोध्वेष्ठकवपरा पुनः।

या अपरा तण्डुः सैवम्म्ता या ऊर्ध्वपर्वस्था ऊर्ध्वमुखी च । फल-मस्यामूर्ध्वमुखत्वं कार्यचिन्तायामपि कीडायां च । तहान् पुरुष ऊर्ध्वमुखी भवति । तण्डुशब्देन नन्दी कथ्यते । तस्य नन्दिनः सुखामिघातवशात् तत्त्रयोगार्थं शिक्षितस्य तयाद्देशपि शिक्षिनत्वादूर्ध्वसुखत्वं युक्तमेव । तद्ददस्यापि सर्वदा स्यादयुक्ततैयाभावस्येति ॥

प्रियङ्गवीलक्षणमाह ---

प्रियङ्गवी तु मध्यस्या फर्ड सम्यग्विषर्धनम् ॥१८॥ तत्रापि मध्यस्या प्रियङ्गवी । फर्ड सम्यग्विवर्धनम् । सम्यग्विव-र्धनं नाम सङ्गल्पितसमृद्धिः॥ १८॥

ज्योत्स्नीलक्षणमाह ---

ज्योत्स्नी प्रियङ्गवीन्युना फलं तस्याः परिग्रहः।

या प्रियङ्गवीन्यूना प्रियङ्गव्यथः प्रवृत्ता रेखा सा ज्योत्स्नी । तस्याः फलं परिप्रहः । परिप्रहो विवाहः, असम्भाव्यविवाहस्यापि तैत्फलं भवती सर्थः ॥

५. 'दापि । ख', २. 'पि स' घ. पाठः ३. 'न्तं ख. पाठः. ४. 'तद् अव' क. ख. इ. पाटः.

हताशालक्षणमाह --

ज्योत्स्नीस्थूलतरा स्रोध्ये पुत्रवाद्यां फलं वदेत् ॥ १९ ॥ या पुनर्ज्योत्स्नी ऊर्ज्यं वर्तते ततः स्थूलतरा च सा इताशा । तस्याः फलं पुत्रनाशः । पूर्वसिद्धस्यापि पुत्रस्य रोगं विना झटित्येव विनाशो भवेत् । औत्पादिककारणं च रुधिरवमनं भवेत् ॥ १९ ॥

देवद्विङ्लक्षणमाह ---

तन्मूलरोमसन्धिस्था देवब्रिडिति कथ्यते ।

या तस्यास्तर्जन्या मूले यो रोमसन्धिस्तत्स्था सा देवद्विद् । फलं नाम्नैच गम्यते । कथमिति । उच्यते । देवानसौ पतिदिनं तद्वान् पुरुषो देष्टि । ततो देवद्विद्वं भविष्यतीति ॥

कपर्देर्कक्षणमाह —

कपर्दिस्तद्धःस्था स्याद् भाषी मङ्गः फलं भवेत् [॥२०॥

तस्याः पूर्वोक्तलक्षणफलाया अधःस्था अधःस्थिता कपर्दिः स्यात् । फलं भायभिक्षः ॥ २०॥

अपराजितालक्षणं कथयति —

पृष्ठभागस्थिता तस्याः पुत्रनाशं वजेद् ध्रुवम्।

या तस्या एव तर्जन्याः प्रष्ठमागे ऊर्ध्वमुखी स्थिता रेखा, सा अप-राजिता । फलं पुत्रनाशं वजेत् । अपराजितत्वं पराजितत्वादन्यदपराजितत्वं, विरुद्धत्वादिति नामार्थः ॥

दुग्धालक्षणमाह —

दुरधाप्रवास्ता मूलस्था क्षित्रमेव सृतिं वदेत् ॥ २१॥ या तर्जन्या मूलस्था अधोमुखी च, सा दुरधा। फलं शीघ्रमेव मृतिं वदेदिति ॥ २१॥

सुग्धालक्षणं कथयति —

तज्ञैव परिवेषेण वर्तते या परा मता।

१. 'नम् ॥' घ. पाठः.

या तत्रैव तर्जनीमूरु एव परिवेषेण परिवृत्त्या वर्तते सा मुग्धा । फरुं मतेति । श्ली चेदेव मता भवति । पुरुषपक्षे तस्य बुद्धिमीता भवतीत्यर्थः, बुद्धचभेदात् पुरुषस्य ॥

सोर्मेर्लक्षणं वःथयति —

#### सोर्मिस्तत्रैव विद्या स्यात्

या तत्रैवैकदेशेन वर्तते परिवेषं विना, सा सोमिः । बृंहितरूपेति नामार्थः । तस्याः फलमतिस्पष्टम् ॥

अमुकालक्षणसाह —

प्रस्फुटा स्थूलयष्टिका । २२॥

पुरुषिवषयैवेयं रेखा । या स्थ्लयष्टिका स्थ्लमूर्तिः तत्रस्था रोम-सन्धिपर्यन्तं गच्छिति च सा अमुका । या यस्य स्त्री तन्नामास्या नाम । नान्यन्नामान्तरमस्ति । अनया सम्पन्नो धीरो भवति च ॥ २२ ॥

कोर्परस्थितेर्छक्षणं कथयति —

# कोर्परस्थितिरत्युद्या मध्यमामूलगामिनी।

या मध्यमामूलगामिनी दीर्घदीर्घा, सा रेखा कोर्परस्थितिः । तस्याः फलं नाम्नेव लभ्यते । तँद्दुःखस्य नित्यदा कोर्परस्थितिरित्यर्थः ॥

कर्मेन्द्रिधोलक्षणसाह --

कर्मन्दिधीः परा प्रोक्ता याद्यपर्वगता पुनः ॥ २३ ॥

या पुनर्मध्यमाद्यपर्वगता विवृद्धिशीलेत्यर्थः, परा समुत्कृष्टा, सा कर्मेन्दिधीः । स्त्रीविषयेयम् । फलं नाम्ना सिध्यति । कर्मन्दिनि परित्राजके वीरमिलाषोऽस्या भवतीति ॥ २३ ॥

श्वधालक्षणमाह ---

श्वधाचमध्यपर्वस्था पार्श्वमुख्यपराजयम्। याद्यपर्वमध्यस्था रेखा सा श्वधा अपराजयं फलं स्चयति ॥ (गुवालक्षणमाह —)

## गुर्वी प्रमथना ज्ञेया तत्रैवान्खस्थिता पुनः ॥ २४॥

१. 'द' क पाठः २. 'णमाह —' इ. पाठः ३. 'बी दीर्घा' घ. पाठः ४. '-मुख' इ. पाठः, ५. 'धी घ. पाठः.

या तत्रैव पर्वण्यन्यस्थिता सा गुर्वी। तस्याः फलं प्रमथना भवेत्। श्रियाः स्वभर्ता जारो वा तत्प्रमथनं सुरतादिना द्वेषेण वा करोतीति ॥ २४॥

दमनालक्षणमाह ---

दमना मध्यपर्वस्था तन्त्राच्याचास्थिता शुचिः। या मध्यपर्वस्था तत्राप्याद्यांशस्थिता, सा दमना नाम । तया पुरुषः श्री वा शुद्धो भवति ॥

तदन्त्यां आस्थिता नित्यं कथिता पादाबन्धिनी ॥ २५॥ या पुनर्मध्यपर्वान्त्यांशस्थिता, सा पाशवन्धिनी । तया पुरुषो बद्धः कथितो भवेतु ॥ २५॥

ऌ्तालक्षणमाह —

त्हृतान्त्यपर्वसंस्थाना विद्योषाधिगातिः फलम् । या अन्त्यपर्वाद्यांशस्थिता सा छूता । विशेषाधिगतिरस्याः फलम् । विशेषज्ञतेति यावत् ॥

प्रियालिकालक्षणसाह —

प्रियालिका मध्यपर्वस्थिता सर्वप्रिया भवेत् ॥ २६॥ या अन्त्यपर्वमध्यस्थिता सा प्रियालिका । साधारणं फलम् ॥ २६॥ देवीलक्षणमाह —

देवी तदन्त्यसंस्थाना फलं तस्याः क्रिक्त स्थितिः। या तत्रैव पर्वण्यन्त्यांशस्थिता सा देवी। रूपं च द्योतनात्मकम्। अस्याः फलं क्रिक्त स्थितिः क्रिक्ति क्रिक्तिः, न नित्यमेकत्रैवा-वस्थानं, चलस्थितिरिति यावत्॥

महापूर्वालक्षणमाह —

मध्यमामध्यबन्धस्था महापूर्वी प्रशस्यते ॥ २७॥

३. 'क्री वा पुरुषो वा' ख. पाढः. २. 'तिः न' ख. घ. पाटः.

या मध्यमामध्यवन्धस्था मध्यमाया यो मध्यवन्धः, तत्सान्निधिनि स्थिता उपिर वर्तमाना (सा) महापूर्वा। तया प्रशस्यते पुरुषः। कथिमिति। महान् पूर्वश्च । तत्र महाशब्दोऽच्ययरूपः समस्यते । महत्त्वमाचारतः पूर्वत्वमाद्यतः विद्यातः। स्नीविषये स्वप्रवृत्या तदुभयं विज्ञायते । स्वप्रवृत्तिश्च स्वकामितृपरिचरणं साध्व्याः । वेश्यायास्तु रतिस्तदुपकरणसम्पादनं च । संज्ञाध्यायगतश्चशब्दो विशेषद्योतनार्थः ॥ २७॥

देविकालक्षणमाह - ---

देविकानाधिकायुले बन्धंनी संस्तिचिछदिः।

या अनामिकाम् ले तदाद्यपर्वषन्थंनी सन्निधौ स्थिता सा देविकाँ। तत् फलं तस्याः संस्रतिच्छिदिः संसारच्छेदः, मुक्तिसिद्धिरिति यावत्।।

(परिस्तीर्णालक्षणमाह ---)

परिस्तीणी तद्ध्वस्था फलमस्याः पुनः सृतिः ॥ २८॥ या पुनस्तद्ध्वस्था सा परिस्तीणी । फलमस्याः सृतिः संसारवन्यः, भूयो भूयो बन्ध इति यावत् ॥ २८॥

**परि**श्वेर्लक्षणमाह —

परिधिः कर्मसंसिद्धौ निमित्तं सा तर्ध्वभाक्।

या तद्र्विभाक् सा परिधिः कर्मसंसिद्धौ निभित्तं नित्यनैमित्तिक-कर्मादिकारिणी । तत् सूचयतीत्यर्थः । नाम्नैतदाह — परिधिः परिवेषः, स यथा मण्डलं परिवेष्टच स्थितस्तथा इयमपि मध्यमां परिवेष्टच स्थितेति । तत्र चशव्दः फलान्तरं समुचिनोति क्षचिन्मुक्तिः स्यादिति । यदिवा वर्तुला चेत्युत्तरत्रान्वयः । अन्या काचिद् वर्तुला इयमपीति समुचयार्थस्तदा ।।

तल्रक्षणमाह ---

अनामिकासूलभूमौ वर्तुला संस्थिता स्वयय्। फलं तु सचिवायत्ता कार्यसिद्धिन संदायः॥२९॥ अनामिकामूलभूमौ या संस्थिता सा वर्तुला। स्वयं या पूर्वोक्ता सैवेत्यर्थः। तस्याः फलममात्यायत्ता कार्यसिद्धिरिति। किञ्च यद्येवा

९., २. 'निध', ३. 'का। फ' क. ख. पाठ:.

कार्यसिद्धिः स्वसम्बन्धिनी भवति स्वस्थामात्यतान्यं प्रति वक्तव्या अस्यां रेखायां सत्यामिति द्रष्टव्यम् ॥

सिंहिकालक्षणमाह ---

सिंहिकानामिकायस्था विशेषो सध्यसंस्थितौ । फलसस्याः प्रविजयः प्रवादः सर्वभूभृताम् ॥ ३०॥

या पुनरनामिकाद्यस्था अनामिकाया आद्यप्रविण स्थिता मध्यस्थितौ च विशेषः, सा सिंहिका । तस्याः फलं सर्वम्भृतां प्रविजयः, ब्राह्मणानां प्रवादः प्रकृष्टो वादस्तत्विनिर्णयप्रयोजन इत्यर्थः । यदिवा, सर्वे च भूभृतश्च सर्वभूगृतः तेषामुभयेषां क्रमेण फलकथनम् । भूभृतां प्रविजयः सर्वेषां प्रवाद इति । यदिवा, स्भू च्छन्दो ब्राह्मणवाची । तदा प्रवादः फलम् । विशेषणं तु प्रविजयः । प्रकृष्टो विजयो यस्मिन् प्रवादे इति । अर्थत्रयमप्यत्र विवक्षितं द्रष्टव्यम् ॥ ३० ॥

मनोर्लक्षणमाह —

यविधा तद्वपरि । तह्रक्षणमाह —

धनुस्तद्ध्वगोधी यो निम्नभागः प्रदास्यते ॥ ३१ ॥ तस्याः सिंहिकाया ऊर्ध्वगामी यो निम्नभागः स मनुः । तस्याः फठं प्रशस्यत इति । मन्त्राभ्यासवशात् प्रशस्यत इत्यर्थः ॥ ३१ ॥

यविद्या तृपरि प्रेष्ठा तत्फलं लभतेऽचिरात्। या तस्याः उपरि वर्तते, सा यविष्ठा।तस्याः फलं पूर्वोक्तलक्षणाया मनुरेखायाः (फलम्। अनया) युक्ता प्रेष्ठा स्त्री अचिरात् फलं लभते। यद्य-नया सम्पन्नः स मन्त्रसिद्ध इति योजना।।

भृतिलक्षणसाह —

भृतिस्तद्धिस्तिस्भन्ना नाम्नैव फलमीरितम् ॥३२॥ या तस्याः प्रकृताया ऊर्ध्वदेशेन सम्भिन्ना सहिता, सा भृतिः। तस्याः फलं नाम्नैवेरितम् ॥ ३२॥

१ 'मागी थी' अ. पाठ:. २. 'ग', ३. 'या युक्तात् प्रे' घ. पाठः.

अधिकालक्षणगाह -

अनामिकान्त्यपर्वस्था विद्योषज्ञस्य साधिका । यानामिकान्त्यपर्वस्था सत्राप्याद्यांशस्था सा अधिका विशेषज्ञस्य

यानामिकान्द्रयपवस्था तत्राप्याचाशस्या सा आयका । अ भवेत् । तेन तद्युक्तो विशेषज्ञो भवेदित्युक्तं भवति ।।

मण्डलीलक्षणमाह —

अनामिकान्त्यपर्वस्था मण्डलीसंज्ञ्यान्विता। तस्याः फलं तर्कशास्त्रनिष्ठा तकाभियोधनम् ॥३३॥

या पुनरनाभिकान्त्यपर्वसध्यस्था इति मध्यमपदलोपी समासः । सा मण्डलीसंज्ञ्यान्विता । संज्ञ्यान्वितेति पद्द्वयेन तादशाकारवत्विमिति योत-यति । तस्याः फलं तर्कशास्त्रपरिचयः तर्काभियोधनं वा विषयभेदेनोभयं वा । अत्र कामोऽनुसन्धेयः ॥ ३३ ॥

द्गिडनीलक्षणमाह् —

किनिष्ठिकासूलभूमौ या पर्यन्तसुपाश्रयेत् । तां दण्डिनीं विदुस्तस्याः फलं नयपरिग्रहः ॥ ३४॥

या किनिष्ठिकाम्ल्स्मी वर्तते पर्यन्तमागं यावत् गत्वा वर्तते च, सा दण्डिनी । तस्याः फलं नयपरिग्रहः । नीयन्ते ऽनेनार्थाः कोशमिति नयः । पढादिप्रकारस्तच्छास्रसिद्धः । तत्परिग्रहः । यदिवा, नयेनार्थस्य परिग्रहः स्वीकारः । किञ्च नयपरिग्रहस्म विशेषोऽपि विद्यते इति चेद् , अयमिति मूमः — य उपायान्तरेण विना श्रद्धावतस्तत्परिग्रहः । नच कर्म न त्यक्तुं युक्तम्, अत उपायान्तरेण विना इति न समझसमिति वाच्यम् । तस्यानिवार्यत्वादिति ॥ ३४ ॥

रतालक्षणमाह ---

कता कनिष्ठिकामूलादृष्वं गच्छति या पुनः। फलं तस्या वामभागे विजयः शत्रुसङ्गरात् ॥३५॥

अस्यार्थः — या किनाष्टिकामूलाद् वाममागे तैस्या ऊर्ध्व गच्छति, सा स्ता । तस्याः फलं शत्रुसङ्गराद् विजयः । नच सङ्गरादित्येव वक्त-

१. 'ऋ' ख. पाठः. २. 'अ' घ, पाठः.

न्यमिति वाच्यम् । कीडायङ्गरस्यापि विद्यमानत्वात् । तदाह — शत्रुसङ्ग-रादिति । नच विजयमात्रं, तत्प्रसिद्धिश्वेति नामार्थः ॥ ३५॥

बास्तीध्यतिलक्षणमाह —

अपूर्वनिलयायी सा वास्तोष्पतिरुदीर्यते ।

दक्षिणस्था ततः शोद्यक्तल्दा कर्भ गामिनी ॥ ३६॥

अयमर्थः — या तस्या एव किनिष्ठिकाया स्टाद् दक्षिणभागे श्विता कर्मगामिनी च तत्रीर्ध्वं गच्छन्ती च, सा वास्तोष्पतिः । अपूर्वनिरुयस-म्पत्तिः प्रयोजनम् । अनया सम्पन्नोऽपूर्वनिरुयनमसंत्रयं करोति । कर्मगामिनीत्यनेनापि फर्डान्तरमुक्तम् । किमिति चेत् , कर्मगननमस्य स्वभाव इति । तथा च कर्मशाप्तिस्वयावत्याद्स्यापूर्वनिरुयसम्पादनमञ्जसा सम्पद्यत इति तत्फरुवचनोपायम्तोऽयं फरुवचनप्रकार इति न विकत्येन फरुवचनं प्रवृत्तिस्वभावता वा, अफरुत्वात् ॥ ३६ ॥

केशगण्डलक्षणमाह —

अन्नैव मध्यमा प्रोक्ता केश्चगण्डेन तत्फलम् ॥ ३७॥ श्रीव किशिकायामेव या मध्यमा रेखा म्लाद्ध्वं गच्छन्ती सा केशगण्डेन केशगण्डश्चेनामिधीयते। तत्फलं केशगण्ड एव फलम्। केशशब्देन शिर उच्यते । तस्मिन् गण्डो नित्यसिद्धो गद्धः क्रमवृद्धिमान् भवतीति । इदमत्र विवक्षितं — यस्तद्वान् पुरुषः, अस्य पितृविरोधो भवति, पितुश्च कार्यविरोध इति ॥ ३७॥

पतिस्तत्रैव वानस्था फलं तत्रैव सङ्गतिः।

तत्रैव किनिष्ठिकायामेव या तत्र ऊर्ध्वभागे गच्छति, सा पतिः। फलं सद्गतिः सतः पुरुषस्य गतिः प्राप्तिः। तत्रैवेत्यवधारणिवशेषात् सद्गतिः सती गतिश्चेदन्यत्र भवति, नात्रेति ॥

क्लेशरूक्षणमाह —

कनिष्ठिकामध्यपर्वबन्धस्था क्षेत्रा उच्यते । फलं पङ्गविद्युद्धो ना संज्ञाध्याये तथा फलम् ॥ ३८॥

१. 'त्र च ऊर्ध्वै' इ. पाठः. २. 'त' क. च. इ. पाठः. ३. 'सा केश-गण्डश' ख. पाडः.

<sup>\* &#</sup>x27;सिङ्गिनी'ति मूलपा १:•

या पुनः किनिष्टिकामध्यपर्ववन्यस्था रेखा सा क्षेत्र उच्यते । तस्याः फलं पङ्गर्भवतीति । अत एव फलं पङ्गिरिति संज्ञाध्याये कथितं, न संज्ञा । नच संज्ञाध्याये संज्ञां विना फलकथनमयुक्तमिति युक्तम् । केवः स्वा-तन्त्र्यात् ॥ ३८ ॥

अनन्तकलक्षणमाह --

अनन्तकः पर्वमध्ये निम्नभागः प्रकीर्तितः। फलं तस्याग्रिसम्बन्धः कचित् तैलादिसविधी ॥३९॥

यः किनिष्ठिकामध्यपर्वस्थो निम्नभागः सोऽनन्तकः। तस्य फलमश्चि-सम्बन्धः। तत्रापि विशेषमाह — किचित् तैलादिसन्निधाविति। किचित् तैलादिसन्निधौ योऽशिस्तत्सम्बन्ध इत्यर्थः। सम्बन्धश्च न सम्बन्धमात्रं, किन्तु दाइपर्यवसान इति॥ ३९॥

श्रीवलीलक्षणमाह --

कनिष्ठिकाग्रपर्वस्था श्रीवल्ली शस्यते सदुः। फलं तस्याः कृभिद्रोहः श्रीयन्वमपि तद् गुई॥४०॥

अस्यार्थः — या किनिष्ठिकाँग्रपर्वस्था पार्श्वाभिमुखी रेखा, सा श्री-बही शस्यते । तस्याः फलं कृमिद्रोहः । अन्ते पादसम्बन्धिनो जणात् कृमयः सञ्जायरन् । किञ्च श्रीमत्त्रं च भवति । श्रीमत्त्रं च न कान्तिमत्त्रम् । प्रत्युत तद्विपरीतम् । तत्र विशेषोऽपि । किं तदिति । तद् गुरु । गौरवेण निर्व-हति । कथि जिवेहत्येव । अत्रायं क्रमः — प्रथमं तावद् विभृतिः स्वच्छतया सम्पद्यते । ततः क्रेशा आविभवेयुः । तत्रश्च पादे कश्चिद् ज्ञणो जायेत, ततः कृमयः, ततोऽन्तिर्वभृतिश्च क्रमात् कथि चिन्नत्यानुवृत्त्यां भवतीति त्रिसप्तिवत्सरमायुर्गच्छतीति ॥ ४० ॥

रोहितं नखपर्यन्ते रोहिताङ्गारयुग् अवेत् ॥ ४२ ॥ यब्रखपर्यन्ते रोहितं रक्तं, तद् रोहितमित्यमिधायते । तद्वान् पुरुषो रोहिताङ्गारयुग् भवेत् । रोहितेन अङ्गारेण च तस्य सम्बन्धो भवेत् ।

<sup>-</sup> १. 'केवलस्वा' इ. च. पाठः. २. 'इ। या' ड. पाठः, ३. 'काया अझ' क. पाठः, ४. 'ता' घ. इ. पाठः.

कदाचिद् रोहितवमनं भवति । कदाचिदङ्गारसम्बन्धरच । कदा कदेति चेद् रोहितसंख्य इति अङ्गारसंख्य इति च वयसि वदामः । नखपर्यन्त-शन्देनेदमाह — नखस्य यः पर्यन्तो भागः अविधिभागः अवसानभूमिः । तत्राभ इत्यपि सिध्यति । रेखारूपं चेदं रोहितमित्यपि द्रष्टव्यम् ॥ ४१ ॥

कम्बोर्लक्षणमाह —

कम्बुर्नेखबहिःस्था स्यात् फलं श्वासविहिंसनम्।

या नखबिहःस्या रेखा, सा कम्बुः । तस्याः फलं श्वासविद्विसनं श्वासनिरोध इत्यर्थः ।

सिरालक्षणमाह —

सिरा तु तद्धःस्था स्याद् वर्तुलाकारसंस्थितिः । फलं तस्याः सिरारोगः किश्चिद्भ्येत्यश्चांसनम् ॥ ४२ ॥ या तद्धःस्था तस्याः प्रकृतोक्तलक्षणफलाया अधस्या अधोगामिनी वर्तुलाकारा च, सा सिरा । तस्याः फलं सिरारोगः । किश्च अभ्येत्यशंसनं द्या ४२ ॥

नीरालक्षणमाह -

ऊर्ध्वपर्वबिहःस्थाना ज्ञालाद्वयसमन्विता। नीरा तु कथ्यते सद्भिरायुर्वर्धनकारिणी॥ ४३॥

थस्यार्थः — या कनिष्ठिकोर्घ्वपर्वनिहःस्थानगता रेखा, सा नीरा तस्याः फलं स्पष्टिविशदत्वादुपेक्ष्यम् ॥ ४३ ॥

श्ववर्दुलालक्षणमाह —

तन्मभ्यपर्वसङ्गानात् फलमिष्टमवाप्नुते(१)। नात्र सन्धिः प्रकृष्टः स्यादिति चाप्यपरं मतम् ॥४४॥

या पुनर्भध्यपर्वसङ्गानाद् भवति पूर्वोक्तलक्षणफलाया एव रेखाया मध्यपर्वसम्प्रातिपत्त्या भवति, सा श्ववर्तुला। सम्प्रतिपत्तिश्च ऐक्यम्। तस्याः फलं स्फुटतरत्वात् सतां प्रकाशत एव। मध्यपर्वगतायास्तु पृथग्मावे फल-मप्युक्तं पृथग् भवति॥ ४४॥ लामाकक्षणमाह -

तद्घोवर्तिनी लामा मालां लामेति कर्तियत् ॥ ४५॥ या किनिष्ठिकाया अधःपर्वणि स्थिता, सा लामा । अत्रापि शाखा-द्वयसमान्वितत्वमध्याहर्तव्यम्, अनुषञ्जनीयं वा । तत्र फलं मालां लामेति कीर्तियेदिति । यथोपलव्यभाषी अयथोपलव्यभाषी च भनेत् । नामार्थोऽप्य-नेनैवोक्तः । किन्न अत्रापि पूर्वसम्बन्ध आकाङ्कचते ॥ ४५ ॥

मातुलानीलक्षणमाह —

तुलानी स्याद्यस्तिष्ठेत् तस्या एव त्वधास्थिता।

या तस्या एवाधःस्थिता सा मातुलानी । मेति पूर्वस्मादनुषज्यते, मध्यप्रदीपिकान्यायेन स्थितत्वात् । तस्याः फलमधिसतष्ठेदिति । पुरुषः सर्व-त्राधस्तिष्ठेत् । न कदाचिदु अस्थलमधिरोहतीति ।

माधवीलक्षणमाह ---

किकापरिसरे मधुलासः फलं सवेत् ॥ ४६ ॥ या किनिष्ठिकापरिसरे वर्तते, तत्रापि पार्श्वतोऽधःस्थिता, तस्या मधुलामः फलम् । मधुर्नाम न मधु । एतदुक्तं भवति —यथाशिकत पुण्यकर्मा-तुष्ठानवशादस्मिन्नेव जन्मनि वसन्ते मृतिः स्यादिति ॥ ४६ ॥

द्वमकाण्डकालक्षणमाह् —

क्रमादैहिक भोगानां भुक्तिः स्यात् तद्धःस्थया । या तद्धःस्था, सा दक्मकण्ठिका । ऐहिकभोगानां क्रमाद् भुक्तिः स्यादिति फलम् ।

सम्प्रति महिष्ठालक्षणमाह —

तद्घःस्या न संस्थानान्मध्यमायुर्भवेन्नरः॥ ४७॥

या तद्वःस्था सा महिष्ठा। पीठवन्मह्नीयं स्थानं स्थितिर्यस्याः सा तथा। फलमाह— न संस्थानाद् मवति। न संस्थानातौ भवति। संस्थानं स्वस्थानम्। किञ्च मध्यमायुश्च भवति। किञ्च मध्यमायुश्वे अपि न मध्यमनम्प्यायुर्भवति। मध्यमोत्तमायुर्भवतीति रहस्यम्।। ४७।।

रोहिष्रालक्षणगाह —

रोहिष्ठा धननिष्ठा स्यात् तद्धःस्थानसङ्गता।

१, १, 'णि इ, पाठः ३, 'न्ता' ख, पाठः

या तद्भःस्थानसङ्गता, तद्वतः पुरुषस्य धननिष्ठा स्यादिति ।

भेनुकाया विंशतिरेखास्तद्धःस्थानगतायाः सीमारेखाया अधः कोर्पराख्ये भागवि. शेष इव विशेषाख्याः तद्भद्रत्रापि द्रष्टच्याः । तासां फलानि लक्षणानि च यथाकसं क-ध्यन्ते । फलावशेषे तु विशेषकथनं भवति ।

घेनुकाचाः क्रमेण स्युर्यावत् सन्धि गताः पुनः ॥ ४८॥

लक्षणमेतत् । यावत् सन्धि या गताः करमे स्थानिवशेषक्रमेण गताः, या एवम्मूतास्तास्तथानामयुक्ताः कथ्यन्ते । तत्र यस्याः स्थाने या नास्ति, तत्फलवैकल्यमनुसन्धेयम् । स्थानिवशेषपरिज्ञाने कारणं किमिति चेत्, क्रम इति त्रूमः । क्रमस्य सर्वासाममावे न ज्ञापकत्वमिति चेत्, न । ऊहापोहपटोः सर्वया क्रमो विशेषावगमहेतुरिति ॥ ४८ ॥

श्रीभङ्गो मितमान्यं च प्रशस्तिस्तपसां गितिः। श्रेवतेऽत्यभिलाषश्च मन्द्धीत्यं महत्प्रभः॥४९॥ अत्युष्णभोजी सिंहास्यः स्वहचिद्वेविनःस्पृहः। गण्डस्थलविरूपत्वं सोमभक्षः ऋतुक्षयी॥५०॥ मन्द्जिह्वः क्रमोष्मा च मिध्याभाषी मदोद्धतः। लवणेष्सुँरिति प्रोक्तं फलजातं यथाक्रमम्॥५१॥॥ कानिषित् फलानि पुरुषपरतयोक्तानि, कानिषिदन्यतया इत्यव-गन्तव्यम्॥४९—५१॥

अस्ति वामकरतके आत्मरेखाया मुले काचिद् रेका कविसंहा । तरफलमाइ --

विशेषावगमाभावाद् वीरहत्या भवेद् ध्रुवम्।

अस्यार्थः — किरिखायुक्तस्य ध्रुवं वीरहत्या भवेत् । कुतः, विशेषावगमाभावाद् विशेषज्ञानाभावात् । इदमत्र तात्पर्यम् — अनया सम्पन्नः किर्वभवति । प्रतिभानवान् भवतीति यावत् । केवलं तद्वानेव भवति, न प्रज्ञावान् । ततश्च विवेकाभावाद् वीरहत्या काचिद् भवेत् । क्षत्रविषयेयम् । यदि किचिदन्यविषयत्वं, फलान्तरं कल्पनीयम् । किं तिदिति चेत्, न तदेवेति त्रूमः, तत्र सहकारित्वमिति ।

१. 'त्वमुद्रप्र' क. घ. पाठः २. 'हैं' क. पाठः. ३. 'क' घ. पाठः, ४. स्फुरितं प्रो' इ. पाठः

भहुष्टम्लगतानां बाहुरेखाणां लक्षणमाह— आत्मभागस्थिता यास्तु तासां लक्षणकत्थनम् ॥५२॥

याः पुनरङ्गुष्ठमूलगतास्ताः पत्र्वविंशतिरेखास्तर्जन्यामिमुख्येन स्थिताः,

तासां ठक्षणकत्थनं फडम् ॥ ५२ ॥

कि लक्षणकत्थनमिति चेत्। तदुच्यते—

वायो(?) श्रद्धावतः पुंसः सौन्दर्यात् स्वर्गधिक्कृतिः।

स्वर्गस्य धिक्कृतिर्धिकारे। यस्य स तथा। चेदनिन्दकयुनां च

वेदः सर्वनिन्दको युनौ च तथा, तेषास् ।

स्वन्नपात्रमहोद्रे ॥ ५३॥

स्वन्नपात्रमहोदरेषु च अयं निन्दां करोति । शोमनमन्नपात्रं, मह उत्सवः, उदरं च कुक्षिः, एतेषां निन्दां करोति ॥ ५३ ॥

देवस्य स्वर्गयागादेः

साध्यसाधनमावस्यत्यर्थः ।

देवस्यापि विद्यापतः।

विशेषतो देवस्यापि । य आत्मीयादन्यस्तस्येत्यर्थः । काचित् पुम्भावयुक्तस्य

वीरस्येति यानत्। कचिदिति युद्धभूमिमाइ।

जन्मनो म्राणस्य च॥ ५४॥ विज्ञानानां प्रमाणानां शास्त्राणां च स्वयं प्रभोः। दारिद्यस्य फलानां च श्रियस्तोमस्य समृद्दस्येत्यर्थः।

वाग्विदाम् ॥ ५५ ॥

वाचस्पतिप्रभृतीनामित्यर्थः ॥ ५५ ॥

एवं पञ्चविंशतिरेखाणां संज्ञाधिस्फुटत्वं सिद्धं कृत्वा फलान्युक्तानि सक्षणानि च। भत्रात्मरेखायाः सन्त्रिधिमारभ्याङ्कछबन्धपर्यन्तं प्रत्येकं स्थितास्ताः पूर्वोक्तसंज्ञावस्य इति

१. 'सुन्दर्श स्व' क. इ. पाडः. २. 'बा त' इ. पाडः. ३. 'वेदस्या' स. पाठः,

लक्षणं प्रत्येकं योजनीयम् । क्रमश्चात्र सहकार्थन्तरसन्दितः प्रमाणम् । कस्याश्चिदभावेऽपि सिष्टनां फलनिर्णये इत्युक्ता दिक् सर्वत्रापि चेयसिस्मन् प्रकारेऽनुसन्धेया ॥

कृष्णमोधिकाळश्रणमाइ—

या कनि(ष्ठिकां श्रष्ठां) समुद्दिश्य स्वात्मनो गच्छति [स्फुटम्।

फलं तस्याः पुत्रतापः कचिद् गच्छति शं तनोः॥ ५६॥

या पुनः किनिष्ठिकां समुद्दिश्य खात्मनो गच्छति खात्मरेखायाः सकाशाद् गच्छति, सा कृष्णगोधिका । कृष्णत्वे सित गमने पर्याप्ता भिका च । तस्याः फरुं पुत्रतापः पुत्रविषये तापः पुत्रविमत्तं वा । किचत् तनोः शं च गच्छति । किचिदित्यवस्थांविश्वेषमाह ।। ५६ ॥

महामने। लक्षणमाह—

तत्रोपरि स्थिता साक्षान्महामनुरुदीर्यते। तस्याः फरुं मन्त्रसिद्धिः सच मुक्तौ प्रसाधनम् ॥५७॥

या पूर्वोक्तलक्षणफलाया रेखाया उपरि श्थिता, सा महामनुः। तस्याः फलं मन्त्रसिद्धिः मन्त्रलामः । यदि वा, मन्त्रेण सिद्धिः सिद्धत्व-प्राप्तिः। स च मन्त्रः मुक्तिविषये प्रसाधनमलङ्कारः । यद्वा मुक्तेः साधनं तस्त्वे च वैकल्यमिति प्रार्थः ॥ ५७॥

बह्वालक्षणमाह—

अङ्गुष्ठान्तर्गता गत्या मध्यसम्बन्धवर्जिता। षहुरेखासमावेदासङ्गता शूलरोगकृत्॥ ५८॥

या पुनर्गत्या गमनेन मध्यसम्बन्धवर्जिता, मध्यशब्देन मध्यमस्था रेखा ठक्ष्यते, तथा यः सम्बन्धः, तेन वर्जिता शून्या, बहुरेखासमा-वेशसहिता च, सा चरुणी। तस्याः फठं शूठरोगकृद् भवेत् पुरुषः इति। शूळेन रोगो बाधः। अनपराद्धस्य पुंसः तत्कर्ता भवति तद्वान् पुरुषः। यदि वा शूठाख्यो व्याधिः शूठरोगः, तत्कर्ता भवति तद्वान् पुरुष इति॥ ५८॥

१. 'ने बाति प', १. 'स्थानवि' क. इ. पाठ:.

पुनरि तत्सन्निधिवर्तिन्याः परुष्णीसंज्ञाया लक्षणमाह—

तत्सन्निधौ वर्तते या तद्धस्ताद् विद्योषतः । तस्याः फलं कठोरत्वं सर्वजन्तुषु भूयसा॥ ५९॥

बस्यार्थः —या तत्सिन्निधौ वर्तते विशेषतस्तद्धःस्थिता च, सा परुष्णी।तस्याः फलं कठोरत्वम्। कथमिति, भ्यसा बाहुल्येन। किंविषयमिति चेत्, तदाह — सर्वजन्तुष्विति। न जीवशून्येषु॥ ५९॥

केषाञ्चित् पुनर्जीवशुन्येष्वपि कटोरत्वं कथिमति तस्या लक्षणमाह

कटकस्थानसंस्थाना परा तद्धत् प्रहस्तिको । तथा तद्बदित्यर्थः । या कटकस्थानसंस्थाना तस्या एतत् फलं

कठोरत्वम् । अजीवेषु जीवेष्वपि निरन्तरं स्पष्टमेतदित्यर्थः ।

इमं देशमारभ्य या बाहुमूल्यपेन्ता शत रेखास्तासां करतलमूलमारभ्य स्थितानां पृथक्स्थितानाम्, अपृथक्स्थितानां च, स्वस्तिकरूपेण स्थितानां च, चकरूपेण स्थितानां, सत्यरूपेण स्थितानां, वज्ररूपेण स्थितानां, सरावन्ध-मनुप्रविश्य स्थितानां, रोमभिस्तिरोहितानामितिरोहितानां, कृष्णानां, स्पान्तरेरिप सम्मि-लितानां, सर्वान्तरेरिप सम्मि-लितानां, सर्वान्तरेरिप सम्मि-लितानां, सर्वान्तरेरिप लक्षणानि, क्रममनुलङ्क्य स्थितानां संज्ञाक्रमेणोक्तानां च तदुपरि स्थिता तत्संक्षेरयेवमाकारेणेवोक्तानि लक्षणानि । फलं प्रत्येकमुच्यते ॥

केदाग(णडं ? णड)ललाटास्थिमन्थनं ललाटे यदस्थि, तस्य मन्थनं मथनं रोगादिना पीडनमिति बाबत्। गुक्ककृत्तनम् ॥ ६०॥

शुक्लस्य कृत्तनं, शुक्लस्य छेद इत्यर्थः ॥६०॥
कफट्याधिः पृथुत्वं च लिङ्गस्या योनिपीडनात्।
आ योनिपीडनाद् योनिपीडनं यावत् ताविशिङ्गस्य पृथुत्वम्।।
परिस्नेदः

सर्वदा स्मरणादाविष रेतःस्खठनामित्यर्थः ॥

प्यगन्धो लिङ्गे कपूरसौरभम् ॥ ६१॥

१. 'त्वं त'. रू. पाठः. २. 'हा' घ. पाठः. ३. 'कस्थप' घ. छ. पाठः, ४. 'क्रुच्छे' घ. पाठः

तत्रैवेति शेषः ॥ ६१॥

प्रधानत्वं च विद्यानाम्

प्रवृत्ताविति शेषः।

आत्मसंस्कारशालिता।

नित्यानित्यदिवेकश्च धर्माधर्मी फलद्वयमि(ती?)दं, तयोः प्रवृत्तिरित्यर्थः।

भनीषिता ॥६२॥

करणा सर्वलोकेषु कृपा स्वात्माश्रिते जने। बरिष्ठता सभायां स्वात्

सभा विद्वत्सभा, न स्थितजनसमूहमात्रम् ।

सर्वलोकस्य निन्यता॥ ६३॥

सर्वलोकस्येति कर्तिरि पष्टी। अयं सर्वलोकनिन्छो भवतीत्यर्थः ॥

वाचां पतित्वमाश्चर्यदार्शीत्वं योगनिष्ठता ।

सर्वेश्वरे च भक्तिश्च तीर्थस्नानं शिक्षोविषः ॥ ६४॥

पुण्यस्थले च संवासः श्रीविद्यामन्त्रभक्तता। तक्षकेषुरनेहबन्धः

तक्षका इषवरच तक्षकेषवः, तत्सेनहबन्धः।

मधुरेषु रुचिस्तथा॥६५॥

द्रव्येष्विति शेषः ॥ ६५ ॥

तकस्पृहा तथाम्रादिफलेष्यपि भतिश्चिरम्। नित्यरोगः शरीरेषु नीरसेष्वपि रागिता ॥ ६६ ॥

प्रसिद्धिः सुप्रभातं च

सुप्रमातं नित्यसुदिनत्वमित्यर्थः ।

कर्कशत्वमनिम्नता ।

अङ्गानामनिम्नतेत्यर्थः।

नित्यस्त्रीसेवनात् क्लेशः सेवाभाषात् तथा पुनः ॥६७॥ मधुसेवा

मद्यसेवेत्यर्थः।

महाच्याभिः सारस्यं साधुतामतिः।

बुद्धिहास इत्यर्थः।

कचित् फलमहत्त्वं च

भात्मनोऽपि विद्याफलादेर्भहत्त्वमित्यर्थः ।

**ज्ञीनैरा**इयं

ब्बीषु निराशतेत्यर्थः।

विवेकिता॥ ६८॥

आभासत्वं च कायस्य वयोनुरूपं शरीरं न स्यादित्यर्थः।

पराधें चाप्ययुक्तता।

यच्छरीरस्य परार्धं नाभेरधःप्रदेशः पादान्तवर्ती तस्यायुक्तता, पूर्वा-र्धेनायुक्तता अनतुरूपता।

हस्याकारपरित्यागेः

पूर्वं हस्वाकारो यः पुरुषस्तस्य तद्भावपरित्यागो मवेत् । अत्राकारो न धर्मः, किन्तु श्ररीरं धीमं ।

तथा संहतिरैश्वरी॥६९॥

ईश्वरस्थानअंश इत्यर्थः ॥ ६९ ॥ आमगन्धिर्भृत्कृतिः स्यात् स्पर्धिता च जने जने । जने जने स्पर्धिता च (यो) यः पुरतो दृश्यमानो जनस्तान् सर्वानुहिद्दय

स्पर्धिता भवेत्।

विमानः सर्वलोकेषु सर्वलोकेषु विमानः विरुद्धो मानः।

पूज्यता वन्दिवर्गयोः॥ ७० ॥

वन्दिजने समृहे च पूज्यतेत्यर्थः ॥ ७० ॥

१. 'तः । ह्र' इ. पाठ:, १. 'थै: । किञ्च आ' क. इ. पाठ:,

```
नास्तिक्यं दारिनःस्नेहः
पुरुषपरमेतत् ।
```

कार्य

क्रत्वं, क्रहृद्यत्वमिति यावत्।

स्यात् सर्वगामिता ।

सर्वशब्देन अभिरुचितो विषयोऽभिधीयते ।

ब्रह्मत्यागी गृहत्याग आयुस्साक्ष्यं कृते फले ॥ ७१॥

कृते फल इत्यर्थः ॥ ७१ ॥

वारिस्पर्धा

जलपतनव्वनिश्रवणसमनन्तरं तदसहमानतेत्यर्थः।

काषिद्रोहः

कव्युपद्रवशीलः । पुरुषपरमेतत् ।

क्षयिष्णुफलसङ्गमः।

क्षयिष्णुभिः फलैः सङ्गमः ।

आरादद्वीन विष्णोः

दूरादप्यदर्शनमित्यर्थः ।

शिवद्वेषस्तथा पुनः॥ ७२ ॥

ऋयविऋयशीलत्वं विकयित्वं क्रयाजीनम्।

क्रयेणार्जनिमत्यर्थः ।

धर्मस्थितिः परीपाकः

हृदयच्छें ठवैपरीत्यमित्यर्थः।

मांसासक्श्रद्धयान्वितः ॥ ७३ ॥

श्रीविषये कुङ्कुमश्रद्धयान्वितः॥ ७३॥ बाल्ये पतितमारोग्यं सुरुचित्वम्

विषयशोभनवशात्।

अनीश्वाता ।

१, 'न' क, पाठः, २, 'मू' ङ, पाठः, ३., ४. 'न्नयः' क. ङ. पाठः।

मन्दता विषयहेषो वैराग्यं अनयोक्त्रायोपेयभाव इति न पौनक्क्त्यम् ।

सर्वमान्यता ॥ ७४ ॥

विदुषामविदुषां च चराचराणामप्ययं मान्यो भवति ॥ ७४ ॥ कटाक्षचृत्कृतिः

कटाक्षेण धिकारः, सकलजनकृत इत्यर्थः ।

सम्यग्भाषायामविवेकिता।

सग्यग्भाषणे यः कारणम्तो विवेकः तेन शुन्यत इत्यर्थः ।

धृष्टत्यं कपिवद् वेद्नैराइयं श्वैदिकत्वमित्यर्थः।

नखकुन्तनम् ॥ ७५ ॥

स्पष्टना सर्वदोषेषु विषयेषु च मानिता। अलामः श्रद्धितेऽत्यर्थे

अतिशयितेऽथें श्रद्धिते श्रद्धाविषये कृते तस्मिन् तस्यालाम इ-त्यर्थः।

मधुरद्रव्यसङ्गतिः॥ ७६॥

मधुरद्रव्यलाम इत्यर्थः ॥ ७६ ॥

अरुच्ये विषये श्रद्धां

बहुनामरुचिविषयो यो विषयस्तस्मिन् श्रद्धा इति ।

बहूनाकामसङ्गतिः।

षहवो गुणा ऊना यस्याः सा स्त्री तथा। तां प्रति कामसङ्गतिः कामसम्बन्धः ॥

मन्दप्रदीपवेइमस्थापरद्रव्याभिलाषिता ॥ ७७ ॥ वसुरनेहः

वसु धनं तस्मिन् स्नेद्दः । तद्विषयो राग इत्यर्थः ।

प्रसुत्वं च सर्वविषयमित्यर्थः ।

फलजातिमदं क्रमात्।

१. 'दा बद' घ. पाठः.

#### इदं फठजातं क्रमादनुसन्धेयम् ॥

या बाहुमूले वन्धनी रेखा सा तत्कुहरगता । तस्यः अक्षणमाह

या बाहुमूलमाश्रित्य तिष्ठते सा महाद्यतिः। चिकित्सालक्षणं तस्याः फलमप्यनुशास्ति तत्॥ ७८॥

या बाहुमूलमाश्रित्यात्मानं प्रकाश्य तिष्ठति, महाद्युतिश्च सा, चि कित्सालक्षणं तस्याः फलम् । तदेवानुशास्तीति । लक्ष्यत इति लक्षणं.

चिकित्सैव लक्षणं, चिकित्साफलमित्यर्थः ॥ ७८ ॥

कक्मलक्षणमाह —

# या तत्रीव परा विप्लुर्लक्ष्मोति परिकीर्त्यते ।

या तत्रैव कुहरे विष्ठः, सा रुक्ष्मेति परिकीर्त्यते । तस्याः फर्छ परा-भवः ।

यदि वा फलमन्यत् स्यात् पारम्पर्यस्य धीस्तथा ॥ ७९॥ यदि वा अन्यत् फलं, किं तदिति, पारम्पर्यस्य विज्ञानम् । तथा प्रवीक्तः पराभवोऽपीति ॥ ७९॥

दीर्घिकालक्षणमाह --

## दीर्घिका बाहुमूले या कुहरस्थितिरीक्ष्यते । तस्याः फलमसौभाग्यमश्रीकत्विमिति द्वयम् ॥ ८० ॥

या बाहुमूले कुहरस्थितिः कुहरभिक्तः ईक्ष्यते, सा दीर्घिका। तस्याः फलमसौभाग्यम् असुभगता अश्रीकत्वम् अभृतिमत्त्वम् अकान्ति-मत्त्वं च ॥ ८०॥

वमंसंस्थिताकक्षणमाइ -

### तद्धस्तात् पवित्राङ्गी लक्ष्मस्थितिरुदाहृता। तस्याः फलं कुचेलत्वं तपोनिष्ठा स्त्रियः कचित्॥ ८१॥

अस्यार्थः— या तस्या अधस्तात् पवित्राङ्गी वित्रस्याङ्गमिवाङ्गं यस्याः सा तथाविधाकारसंस्थितिः, रेखेत्यर्थः । तस्याः फळं कुत्सित-वासस्त्वम् । स्त्रीणां चेत् तपोनिष्ठौ त्रतचर्यो ॥ ८१ ॥

<sup>9. &#</sup>x27;बाम फ' ङ. पाठ: २. 'ছता ब' क. ड. पाठ:.

इत आरभ्य कटिपर्यन्तं थाः स्थिताः कमाद् रेखास्तासां तदुपरिस्थिता तत्संके-स्रोवमाका ण लक्षणस्य सिद्धत्वात् फलान्युच्यन्ते । तत्र तावदशीतिसङ्ख्या रेखाः तावन्ति च फलानि । तान्यनुकामति—

#### श्वभक्षणं

श्वभिस्तस्य भक्षणं भवेदित्यर्थः

पुरस्कारः

सर्वेस्तस्य पुरस्करणं भवेत्।

काश्चनध्रवसङ्गतिः॥ ८२॥

काञ्चनसंस्कृतं धनं, तस्य श्रुवा सङ्गतिः, पुनरत्यागो यथा भेव<sup>त्</sup> तथारूपा सङ्गतिरित्यर्थः ॥ ८२ ॥

मालिन्यं मद्नध्वंसः

मदनेन ध्वंसः, स्वस्य मरणमित्यर्थः ।

कर्णश्रुलः

च्याधिविशेषः, न कर्णे शूलविध्वंसः।

स्वरक्षयः।

जिह्ना भेदः कर्फग्रंन्थ्या कफ्रान्थी राजयक्ष्मा ।

मांसगन्धः स्वरचुतिः ॥ ८३ ॥

स्वरस्रावः, अवचनश्चमतेति यावत् ॥ ८३ ॥

कफगण्डो गण्डलङ्जा रतिमान्यमनिःस्पृहः।

पुरुषपरमेतत्।

विश्वासः शत्रुपक्षेऽपि मान्धहानिर्मतिभ्रमः ॥ ८४ ॥

निरन्तरमिति शेषः ॥ ८४ ॥

अलङ्कारहचित्वं च यानादिषु हचिस्तथा। कचिद्दनमाद्वन्त्वं च त्यागिता सर्वसम्पदाम्॥ ८५॥ अवेगित्वं विरागश्च नाट्यलिएसा

<sup>9. &#</sup>x27;4' Q. 075:.

नाट्यदर्शनिछप्सेत्यर्थः।

भयं मृतिः।

श्विटितीत्यर्थः ।

कुमाररोदश्रवणं निर्घृणत्वं सुखेषिता । दुःखित्वमविषद्यत्वं मानसंङ्गः समिद्रतिः ॥ ८६ ॥

पराशादिसमिद्रतिरित्थर्थः ॥ ८६ ॥ ब्रह्मचर्यमसङ्गत्वम्

निरन्तरं सर्वेष्विति शेषः ।

अशुचित्वमलङ्किया ।

मानो दण्डस्तितिक्षा च कर्मशाबल्धमन्तरा ॥ ८७ ॥ प्रणवः सर्ववेदेषु (१) तीर्थस्नायित्वमीशिता । मन्देभाषित्वमल्पज्ञभावः कम्राकृतिस्तथा ॥ ८८ ॥

तथा कत्रा आकृतिरित्यर्थः ॥ ८८ ॥
श्रीघ्रधायित्वमन्धत्वं पङ्गत्वं नष्टकर्णता ।
निर्देन्तत्वमथ स्नेहः प्रचण्डत्वं निजे जने ॥ ८९ ॥
भूरवाक्त्वं प्रसुत्वं च मलिष्ठजनभाषणम् ।
वेदनिन्दा सुयज्ञत्वमधर्मरतिरित्यपि ॥ ९० ॥
जनवादः

तद्विषयस्त(या? था) दुर्जनभाषणमिति । परास्फोटः

म्लाधारत्रुटनमित्यर्थैः ।

कचिद्धस्तिविहिंसनम्।

अश्वद्रोहः कृमिद्रोहः पित्तरोगः ग्रुभा गतिः॥ ९१॥ नासाच्छेदः कर्णवेधः

स्वारसिकादन्य इत्यर्थः ।

१. 'स<sup>' ड</sup>. पाठः. ३. 'न्द्र', ३. 'तुं:खरब' घ. पाठः ४. 'र्धः । र**क्ष**' **ड**. पाठः.

### चिबुकन्नुटनं तथा।

ललादास्फोटसंहारौ + + + + + + + 11 ९२ ।।

तत्र ललाटास्फोटः घर्डनादिना, संहार आयुषेन भेदः, छेद इ-त्यर्थः ॥ ९२ ॥

रक्तसुतिः सिरावेधो नाडीसङ्गो न(च्छि?सहिछ)दिः। स्वर्णस्तैन्यं सुरास्तैन्यं घृतस्तैन्यं शुभाहतिः॥ ९३॥

ग्रुभारम्भे तस्याहतिरित्यर्थः ॥ ९३ ॥ विज्ञानां च वहिष्कारः

द्विजैर्वद्विष्कारो भवेत्। कर्तरि षष्टी।

मेहनं भोजनस्थि(तिः १ तौ) ॥ ९४॥ भोजनाय या स्थितिः सनियमा, तस्यां कियमाणायां मूत्रीकरणं भवति ॥ ९४॥

एवं कटिपर्यन्तगतानां रेखाणां बाहुमूलमारभ्य स्थितानां ३षणयोनिचकगतानां च बालित्रयाणां च लक्षणानि फलानि चोक्त्वा कटिदेशं काचित् परिवृत्तिस्थिता रेखा तां लक्षयति फलं च कथयति—

जान्बोरघोषा रुचिरा स्पृहणीया प्रवर्तते । कटिस्थाने फलं तस्याः सौभाग्यमिह कथ्यते ॥ ९५ ॥

या कटिस्थाने कट्याख्ये स्थाने, काश्चीपद इति यावत्। तत्र रुचिरा सुभगाकारा परिवृत्त्य स्थिता रेखा, सा जान्वोः अघोषा नामतः। तस्याः फलमिद्द सौभाग्यं कथ्यते। इद्देति सर्विप्रयत्वादिति विषयनि-देशः॥ ९५॥

तत आरभ्य गुल्फपर्यन्तं द्विशतं रेखास्तासां तद्धस्ताःसंद्वेत्येवमाकारेणैव लक्षण-सिद्धेः फलानि कमेण पठति

सुखं विद्या मतिक्केशः प्रणयः कारुवर्गयोः। कारुजने समृहे च परिचयः स्यादित्यर्थः।

वामिता लोकवैचित्रये

लोकवैलक्षण्ये विरुद्धतेति यावत् ।

 <sup>&#</sup>x27;ट', २. 'वि बो' घ. पाठः.

प्रत्यक्षं वस्तु तस्य विनाशने क्षमा धैर्यमित्यर्थः ॥ ९६ ॥

क्षमागुणो धृतिः

अयं विशेषः । क्षमा नाम अपराधे विद्यमानेऽपि तेषु जनेष्विन-वेदः । धैर्यं च स्वतो धीरत्वम् । गम्भीरत्वमिति यावत् ।

+ + + + कान्तिर्वधाईता।

शिल्पित्वं कुशालत्वं च

थयं विशेषः । शिल्पित्वं कारुवैचिन्यं, कुशलत्वं सर्ववैचिन्यमिति ।

मन्दहासः प्रियं जने ॥ ९७॥

रतिमान्यं दृष्टजने देवहेषः शिलाप्नवः।

शिलाप्नवो नाम यत्र जलवित स्थले कूपतटाकादौ शिलाः सन्ति तत्राष्ट्रवपरः पुरुषो भवित ।

है।तिस्पृहा कर्मवैशान्निद्रोंहः सर्वजन्तुषु ॥ ९८॥ गोस्पृहा

गौः कर्मानुगुणशब्दादिः।

+++++++ वृद्धसेवनम्।

यज्ञादिकर्मनिरतं

भावप्रधानो निर्देशः । यज्ञादिकर्मनिरतत्वमित्यर्थः ।

श्रीर्घीभीः क्रमसंस्थिताः ॥ ९९ ॥

एतानि क्रमेण फलान्येक्स्यैव लक्षणस्येलर्थः ॥ ९९ ॥ स्वच्छन्द्ता परं प्रेम निःस्नेहत्वं तु विक्कवः ।

विक्रवो वैक्रव्यम्।

अनालस्यममन्द्रवं अमन्दप्रवृत्तत्वमित्यर्थः ।

१. 'शाव्यं निदों' क., 'शाव्यं स्त्रीदोहः' छ. पाटः.

### क्केशानां चापि पात्रता ॥ १००॥

पात्रता नामाधारतामात्रस् । क्षेत्रा व्याधयः ॥ १०० ॥ किरीटयोगिता स्वास्थ्यं

स्वस्थत्वम्, षन्याकुठतेति यावत् ।

त्रयीभक्तिः स्वरच्युतिः।

स्वरच्युतिः पूर्वं स्वरवतस्तद्भ्रंशः ।

मन्त्रादिनिरतत्वं च दीर्घायुष्ट्वमनःस्पृहा॥ १०१॥

थनः शकटः, तद्विषया स्पृहा ॥ १०१॥

रथनेमिस्वनौत्सुक्यं कर्कशार्थाविवेचनम् । सृतत्वं वाणसंसर्गः

षाणवेध इत्यर्थः ।

निद्रापरवश्चात्ववत् ॥ १०२ ॥

अत्र निद्रापरवशत्वमपि फलम् । तद्धद्नयदपि फलमित्येकफलत्व-मित्यर्थः ॥ १०२ ॥

सराजगन्धिता वक्त्रे महिकागन्धिता तथा। वक्त्र इस्रत्राप्यनुषज्यते।

कल्हारगान्धितोपस्थे घूसरत्वं निजाकृतेः॥ १०३॥

निजशन्देन स्वाभाविकत्वमुच्यते ॥ १०३ ॥

अल्पायुष्ट्वमसन्तोषः ज्ञिरोरोमविकृन्तनम्।

समूलविक्नन्तनमित्यर्थः ।

कालस्तु वयसोऽन्यत्र सर्वत्रांपि च तन्मितः॥ १०४॥

तन्मितिः तद्वस्थायां यन्मितिः प्रमाणं प्रेक्ष्यलक्षणादि तत् काल-निगामकामित्यर्थः ॥ १०४ ॥

गलगण्डः कफापीडा

कफनिमित्ता आपीडा कफापीडा । आपीडा वयोविशेषाननुरूपा।

कफपीडा मनोरथः।

प्राप्तुमशक्यो मनःसङ्कल्पः मनोरथः ।

१. 'त्रात्रापि त', १. 'ते' घ. पाठः.

स्वेल्पज्ञता शास्त्रगतिः परिणामः कथादिभिः। स्वच्छन्द्वृत्तिता धर्मः कोशभङ्गः निधित्यागो वा।

सुवो हतिः ॥ १०५॥

भन्येनापहारः जलादिना वा ॥ १०५॥
राजपीडा वधोद्योगः प्राणिनां च विहिंसनम्।
आम्रे रुचिः पकरुचिर्मासलिप्सा अयहातिः॥ १०६॥
मयेन द्रवणं धावनमिल्यर्थः॥ १०६॥
वैराग्यं ब्रह्महिंसा च लोलुपत्वमतान्द्रिता।
खर्वाटकत्वमीद्यात्वं

सीष्विति शेषः।

वाह्नभ्यं

स्रीणामिति शेषः।

जाह्यवीरुचिः ॥ १०७ ॥

सर्वनिन्दा बहुभाषासम्मर्दः फणितिस्पृहा । त्वग्व्याधिर्गणिकासङ्गः पार्थिवत्वममोघधीः ॥ १०८ ॥ निद्रावत्त्वम्

अकाल इति शेषः।

अलुब्धत्वमल्पसन्तोषवर्जनम् । दुर्गर्वः कपिलाङ्गत्वं मालापरिमलस्प्रहा ॥ १०९ ॥ अश्वस्प्रहा गजेहा च मिथ्याभाषणमार्द्रता । वयोज्ञानं कालहानिः श्रीशुगन्धरतिस्तपः ॥ ११० ॥ मन्द्रप्रज्ञा यतिस्पर्धी पाष्णिङगुणपूर्णता । पाषण्डिनां ये गुणाः, तैः पूर्णतेत्यर्थः । यतिस्वापहृतिद्रैण्डच्छेदः कृष्णाजिनच्छिदिः ॥ १११ ॥ मदो हर्षश्च

<sup>ी. &#</sup>x27;सर्वज्ञ', २., ३. 'वै' च. पाठः.

किश्व.

सन्तापः प्रमंदासङ्गवर्जनम् ।
हवीतिरेक आलस्यं सीमाभङ्गः पृथक्किया ॥ ११२ ॥
पुत्रभङ्गः स्वयं निन्दा माननाद्याः पराजयः ।
स्वर्गश्रीनिन्दनं द्यीव्रगामिता बालिकारुचिः ॥ ११३॥
मृद्धारुचिः स्वराष्ट्रस्थकृमिदंद्याः
कृमिरजगरः ।

पद्चिछदिः।

हस्तिच्छिदि(स्वर्णमोष ?)श्चोर मङ्गः चोरैरात्मनो भङ्ग इसर्थः।

शुनीहतिरपां रंतिः

अप्सु रेतोनिषेक इत्यर्थः ॥ ११४॥

11 888 11

भूगतिर्निजखद्वाया गतिरजगवीगतिः।

अजगर्वो अजेत्यर्थः । महिषीगतिः

> महिष्याः कृष्णगोर्गतिरित्यर्थः । अभ्यूद्यागतिः

थम्यूद्या नामाज्ञातस्त्री, तस्या गतिरिति ।

मेघदुहा तथा ॥ ११५॥

मेघदुहा मेघदोहः, मेघनिमित्तस्तद्रोह इत्यर्थः ॥ ११५ ॥ पलण्डुगन्धे आस्यस्य दुर्गन्धिकचिता तथा । अद्धालुता परद्रव्ये वीर्यभङ्गः कुमिस्प्रशा ॥ ११६ ॥

स्पृक् स्पर्शः तेन, कृमिदंशेनेति यावत् । वीर्यं नाम लिझं, तस्य कृमिदंशेन नाश इत्यर्थः ॥ ११६॥

नीरोगिता लोचनेषु पदाघातः

अन्यस्य पदा आघातो भवेदित्यर्थः । अपराधे जाते कश्चिदेनं पदा ताडयति । इदमत्र ताल्पर्यम् ।

<sup>9. &#</sup>x27;प', २. 'स्त्री', ३. 'ग', ४. 'वांगतिः अजगवांति अ', ५. 'न्यः स्वास्य' म. पाठः.

++++1

मन्युरावपनं श्रीष्णी आत्मकर्वकमिति शेषः।

नीरोमत्वमतन्द्रता ॥ ११७॥

मनःप्रचारः सर्वत्र कालुष्यं धर्मचारिता।

पशुहत्या स्थद्रोहः

रथनिमित्तपीडेत्यर्थः ।

मन्युहानिः स्वयं चृतिः॥ ११८॥

स्वयमिति मन्युद्दानिरेवेत्यर्थः ॥ ११८ ॥

भलावेत्राः क्रियायोगे स्वयमात्माविलङ्घनम् ।

चिन्ताकुलत्वं सन्तोषी धृत्यालस्यविहिंसनम् ॥ ११९ ॥

उभयसम्मिश्रणमित्यर्थः ॥ ११९ ॥

स्बरुचिः

आत्मकचिरित्यर्थः ।

शातरोगित्वं

शाता रोगाः वाधका रोगा इत्यर्थः ।

मन्द्रपासिविहिंसनस्।

पक्षिणां विहिंसनमित्यर्थः।

तद्ग्रहः

पक्षिप्रह इत्पर्थः।

क्षामिता मृत्युँ।

मृत्युः चातकसम्पर्क इत्यर्थः।

प्रशुत्वं गोद्रिद्रता ॥ १२० ॥

मलिनत्वम्

ष(प ? वै)दिकत्वमित्यर्थः ।

अनास्था च लोहितत्वं करादिषु।

करतलादिष्वित्यर्थः।

भ. 'मृत्युद्दा' ङ. पाटः. २. 'बाघृ' घ. पाठः. ३. 'तिः श्वर्दि', ४. 'खुः षा' घा. पाठः. ५. 'म् बदि' घ., 'म् अवटीकमि' इ. पाठः प्रसन्नता मन्दमितः विरोरोगः क्रमच्युतिः॥ १२१॥ कालागदस्पद्यारागः क्षीवता कणवृत्तिता। एकाग्रत्वं सिराबाधः

क्विचदङ्गे सिराच्छेदो भवेदित्यर्थः ।

पैतृकेष्वप्यनिष्ठता ॥ १२२ ॥ यवीयसो सृतिः पश्चात् कनिष्ठस्य सृतिस्तथा ।

यवायसा स्रातः पञ्चात् कानष्ठस्य स्रातस्तया । पश्चाद्वाविन्या रेखायाः कनिष्ठमृतिः फलमित्यर्थः ।

कनिष्ठभार्याविध्वंसः + + + + + + + + ॥ १२३॥

तस्य या भार्या, तस्या मृतिरित्यर्थः ॥ १२३ ॥

यवीयस्तन्मृतिः पश्चात् तत्सुतस्तन्मृतिस्तथा । तत्सुतः तस्य कनिष्ठस्य सुतः ।

वन्तरोगः परस्पर्धाः

परस्य दन्ताधिष्ठानस्य स्पर्धः स्पर्शाख्यो व्यापिः।

महोद्रमहत्त्वतः ॥ १२४॥

महोदरमहत्त्वमित्यर्थः । प्रथमं महोदरं भवति प्रथमे वयसि । ततः पश्चान्मध्यमे वयसि तत्पूर्वभागे तन्महत्त्वं भवतीति ॥ १२४॥

++++++ चक्षूरोगः पृथुअवाः।

श्रवः श्रोत्रम् । श्रोत्रमेकं वा तस्य पृथु भवतीत्यर्थः । सस्तकस्थानसंस्थानं भज्यते तद् व्यसोरपि ॥ १२५॥ ज्ञीलस्य दुस्सहत्वं च कर्षणं चापि वाग्ग्मिता।

निस्सहः

असहन इत्यर्थः । तथा भवति तद्वानित्यर्थः । कूरद्दष्टित्वं फलजातमिदं क्रमात् ॥ १२६॥

एतानि फलानि विशेषानुसन्धानेन सह क्रमोक्तसंज्ञानां रेखाणामनु-सन्धेयानि । तत्र पुनर्याः संज्ञाः स्थानिशेषैः सममौकारिवशेषेश्च समं कृथितास्तत्र स्थानविशेषाणामाकारिवशेषाणां च वैक्त्रस्थानां भेदनियामक-

१. 'मेकं वा त', १. 'दुस्सहत्वमसहत्वामस्याधः। त', ३. 'आ' प. पाठः। 'दुक्तस्था' क. इ. पाठः,

त्वात् तासां नान्तर्भावो रेखाणामुक्तदिशत इति शङ्का मा भूत् । कुतः, तन्त्यूनदिशतत्वमेवावधारणीयं, न परिपूर्णदिशतत्वम् । नच नैतद् युक्तमिति वान्यम् । उत्सर्गापवादत्वात् स्थानविशेषकथनस्याकारविशेषकथनस्य च । फलान्युक्तानि तत्र सर्वत्राप्यनुसन्धेयानि । यत्र पुनः संज्ञाध्याय एव फल्लाविशेषोऽपि कथितस्तत्र फलमपि नात्रस्थमन्वेषणीयम् । किन्तु अत्रस्थेनापि तुष्यतु इत्यभित्रायोऽवगन्तव्यः ॥ १२६ ॥

अधुना वामपादपार्ष्णगतास्तिस्रो रेखास्तासां लक्षणफलान्याह —

तिसस्तु पश्चात् संयंन्ति पाष्णि यस्य फलानि तु । आयुः पुष्टं रातिश्चापि तादृक्षी धर्मसंहिता ॥ १२७॥

अस्यार्थः — यस्य वामपादपाणिभागस्थाँ स्तिस्रो रेखाः संयेन्ति सङ्गच्छन्ति, तस्य तानि त्रीणि फलानि । पृष्टमायुः । पृष्टा रितः सुरतस् । तादशी परिपृष्टा धर्मसंहिता धर्मवार्ता । संज्ञाश्च कमेण पुनःशब्दोपरि वर्त-माना एतासामित्यवगन्तव्यम् ।। १२७ ।।

वे पुनस्तद्धाःस्थाने स्पष्टरूपे विशेषतः। फलं तयोस्तु कथितं प्रत्येकं मरणं जनिः॥ १२८॥

ये पुनस्तद्धःस्थिते द्वे रेखे, ते उत्तरसंज्ञाद्वयोपहिते । तयोः फलं प्रत्येकम्, उच्यत इति शेषः । मृतिः, जिनः । जन्मा(न)न्तरमेव मरण-मेकस्याः, अन्यस्या मरणानन्तरमेव जिनः इति ॥ १२८ ॥

याः पुनः कमरुस्थितौ पन्च रेखा अङ्गुलिपर्यन्तं वर्तमानाः, अधोऽधोन्यायेन ता उत्तरसंह्योपेताः । तासा फलान्युच्यन्ते —

षृंहितत्वमसन्तोषः कामिता स्वल्पगृष्तुता। मनश्चलत्वमेतानि पश्चकस्य स्थितानि तु ॥१२९॥

रेखापत्रकस्य स्थितान्येवैतानि फलानीति ॥ १२९॥

अङ्गुष्ठाङ्गुलिमुद्रा या त्रयी तस्याः फलं कमात्। रोगेष्वबहुमानित्वं निश्चलत्वमधो चलम्॥१३०॥

 <sup>&#</sup>x27;कत्वत्यूच' घ, पाडा. २. 'यु' क. ड. पाठः. ३. 'या , ४.
 'स्थिता रे', ५. 'या' घ. पाढाः.

अयो अथ । अङ्गुष्ठाङ्गितिमुद्रा । अङ्गुष्ठस्य चिड्डमूता या रेखाणो श्रयी, तस्याः फलानि कमादुच्यन्ते । रोगेष्वबहुमानित्वं रोगेषु जातेषु जायमानेषु वा जनिष्यमाणेषु वा अबहुमानित्वम् । शिष्टं स्पष्टम् । संज्ञा-श्रंयमस्यास्रय्याः कमेणेति मन्तव्यम् ॥ १३०॥

तलेषु वर्तुलाकारा भवन्त्रस्याः क्रमेण तु । फलानि द्वा तस्याः(?)स्युरिति वाम उदीरणम् ॥१३१:॥

तस्याः अस्यास्ययाः सम्बन्धीनि यानि पादतलानि, तेषु दश रेखाः । तकबहुत्वोक्तिः स्थानबहुत्वात् ॥ १३१ ॥

तासां क्रमेण फलान्युच्यन्ते —

द्यार्द्रत्वममन्द्रत्वं क्रदालत्वं फलेप्सुता । मालिन्यमुष्णरोगश्च चीतितेषः प्रजाकृपा ॥ १३२ ॥ महत्त्वं गुणिता चेति फलानां ददाकं मतम् ।

स्पष्टार्थमेतत् । दशरेखाणां संज्ञाश्च योजनीयाः । त्रयीसंज्ञानामुपरि वर्तमानाः क्रमेणाङ्किलिकिधिमारभ्य पार्ष्णिपर्यन्तं गच्छन्त्यश्च रेखाः । इति एवं, वामपाद उदीरणं, वामपादमागे रेखालक्षणफलानामिति शेषः ॥

सम्प्रति दक्षिणपादतलमारभ्य ललाटपर्यन्तं स्थितानां रेखादीनां तत आरभ्य तद्भागहस्तकनिष्ठिकाधपर्यन्तं स्थितानां च अतिविस्पष्टानां संज्ञा उक्ताः संज्ञाध्यायशेषेण, (तेषां ? तासां) क्रमेण फलान्युच्यन्ते —

महत्वं मतिमान्यं च को त्रावृद्धिः निधिवृद्धिर्वा।

गृहे क्षयः॥ १६३॥

गृहिनिमित्तमात्मनः क्षय इत्यर्थः ॥ १३३ ॥

वाणिज्यमपराभोगः

पराया अन्यश्चियाः भोगः पराभोगस्तदभावः अपराभोगः ।

१. 'मात्रम' इ. पाडः १. 'सेंदि वा', १. 'भू' ध. पाडः.

क्षेत्राच्छेदः

क्रेशानां छेदः सर्वक्रेशच्छेद इत्यर्थः।

जलस्थितिः।

सौकुमार्यमनुच्छेदः

क्वचिदिष कस्यचिदिष केनचिद्यनुच्छेद इत्यर्थः ।

प्रावण्यं सकले जने ॥१३४॥

गुरुदेवतयोर्भक्तः

एकमेबेदं फलं, न द्रयम्।

आराधनमतन्द्रिता ।

जरता सर्वरोगेषु मानित्वं वागनिष्ठरा ॥ १३५ ॥ षन्धुस्नेहस्तद्स्नेहस्तद्द्रोहस्ति हिंसनम् ।

सर्वत्र तच्छव्दो बन्धुपरामशी।

शत्रुणामनभिद्रोहस्तत्कारुण्यं तथा दघः ॥ १३६॥

तद्वध इत्यर्थः । तच्छन्दोऽत्र सर्वत्र शत्रुपरामर्शी ॥ १३६ ॥

श्रात्रुबन्धुषु सस्नेहः

प्रक्षो भवेदिति शेषः।

तर्द्धिसा तहधस्तथा।

तन्माननं मनोज्ञत्वं मानिवर्गेष्वनिष्टुरम् ॥ १३७॥ अनिष्ठुरत्वमित्यर्थः ॥ १३७ ॥

स्पर्धा बन्धुषु वृद्धेषु वृद्धासङ्गः क्षयिष्णुता।

जरठत्वं बाल्य एव पिशाचत्वं िजाकृतेः॥ १३८॥

पिशाचसमानत्वमित्यर्थः ॥ १३८ ॥

पैङ्गल्यं केशावन्धस्य रोम्णाजाचारवर्जनम्।

रोम्णामित्यत्र वियामिति केचित् पठन्ति । तत्र वियां पैक्कल्यं रजः-

प्रधानत्वमिति व्याख्येयम् ।

१. 'सं' घ. पाठ:.

जर्जरत्वं त्वचश्चापि मांसलत्वं कटिवये ॥१३९॥ जघने वीरकाठिन्यं

वीराणां यत् काठिन्यं गुणसूतं, तदत्र भवेदित्यर्थः । अत्र तु दोष इत्यवसेयम् ।

लिङ्गमू धर्न्यु बणशालिता।

उष्णमुष्णगुणः तच्छालिता तद्युक्तत्वम् । दुर्भगत्वमतो हेतोः काठिन्यं स्रक्षणे तथा ॥ १४०॥ स्रभणं सिङ्गं, तत्र काठिन्यमित्यर्थः ॥ १४०॥

लिङ्गमाला लिङ्गगड्डरित्यर्थः ।

++++ ग्रद्माला तथा परम्।

परामित्यव्ययम् । परेत्यर्थः । तत्रापि माळाशन्दो गहुवाचकः । तीर्थोपमत्वं दौद्दशील्यं माधुर्यमविवेकिता ॥१४१॥

दृढत्वं परमीदार्यं कुलशेखरता तथा। वीणारुचिलीस्यरुचिवीदश्रद्धा मतिस्रमः॥ १४२॥

नित्यप्रमोदः सौहार्दमदृष्टेष्विप जन्तुषु । नानायुद्धेषु सम्मोहः क्रियास्विप विकत्थंनम्॥१४३॥

नित्यं, (न) यदाकदाचिदित्यर्थः । कियासु कियमाणासु करतलोत्ताल-करणेन परान् परिद्सतीत्यर्थः ॥ १४३ ॥ महागजेषु संस्पर्धा

महागजेष्वपि संस्पर्धा करोतीत्यर्थः।

बीराणां चाभिकत्थनम् ॥ १४४॥ स्वस्वभूमिपरिक्केदः सूपस्थस्य निषेवणम् । मुखनुम्बनादि तन्त्र्वणादि च ।

९. 'ते' ब. पाठः. २, 'स्थ' ख. पाठः.

कन्नकण्ठीपरिष्वङ्गो वृद्धाया औपरिष्ठकम् ॥ १४५ ॥ बालासम्भेद् आज्ञास्यसेवा वृद्धोपसेवनम् । जले सम्मूत्रणं साक्षाद् विष्ठायाश्च प्रगृहनम् ॥ १४६ ॥ भोजनसम्यादाविति शेषः ॥ १४६ ॥

रेतसः कर्भविसंसः

कर्ममध्ये रेतसो विश्वंसः सुन्दरीस्मरणादिना ।

लरस्पर्धाः सियाः कमात्।

स्नीविषये कमात् स खरस्पशों भवति । खरस्पर्शत्वं नाम तीक्ष्णेश्चिता । खण्णभोजित्वमान्युण्यं शीतभोजित्वमन्तरा ॥ १४७ ॥ अन्तरा विविक्ते स्थितिरित्यर्थः ॥ १४७ ॥

मालाकरणमुचैष्वं विद्याभिः क्षेत्रावर्धनम्।

क्रेशो वातः॥

धर्मसंस्था

धर्मे विवर्धमाने संस्था मरणमित्यर्थः ॥

कचित् साक्षाद्धेयङ्गवमधुस्प्रहा ॥ १४८॥ कचिद्धेयङ्गवस्प्रहा कचित् साक्षान्मधुस्प्रहा इति योज्यम्॥ १४८॥ कीर्तिः श्रीर्धनमोहश्च स्वल्पलाभः परेप्सुता।

परदर्शनेप्सुत्वमित्यर्थः ॥

इन्दिरा स्वस्तिकोत्थानं

स्वस्तिकोत्थानं कण्ठे पाणिद्वयमुद्धध्योत्थानम् ॥

मरणं ज्ञीतसंहंतिः॥ १४९॥

मेलावेष्टनमा भोगः

सर्वविषयेषु मनस्कार इत्यर्थः ॥

कप्रसुरिम्हातिः।

कर्पूरसुरभिश्लोभा कर्पूरसुरभिद्यतिः॥

मिलिष्ठत्वं मृँदुस्पर्धाः सिंहध्वस्ति + + + + ॥ १५०॥ सृगनिमित्तं मरणमित्यर्थः ॥ १५०॥

९. 'वृ' ₩, पढ़: १. 'शा' घ. छ. पाट: ३. 'मदस्प' क. ख. पाठ:.

+ + + + तथा साक्षा(च्छ्व)ध्वस्तिमरणक्षमाः।
शुना ध्वस्तिः। ध्वस्तिर्मरणं क्षमा च तथोक्ता।
रितर्दुःखमसन्तोषस्तच्च कामित्वविक्ठवः॥१५१॥
कामित्विनिमत्तं यो विक्ठवो भवति स इत्यर्थः॥१५१॥
सौहार्दे वृषयुक्तेषु
वृषो मदनोन्मादः।

कार्कश्यमितरे जने ।
स्वल्पबुद्धिः पृथुद्रोहः कृष्णतालुः + + + + ॥ १५२॥
तालुस्थाने कृष्णः पिप्लुरित्यर्थः ॥ १५२॥
+ + + + कासाकारः

++++ शुभाकारः आकारः शुभः स्यात्।

काश्वनत्याग एव च । काश्चनस त्याग एव भवति । न नवचिदार्जनमित्यर्थः ॥ पश्चात्कृतिः स्वधर्मस्य भयं सर्वेत्र दाङ्कितम्॥१५३॥ मत्तहस्तिभ्रवोः स्पर्धाः

यो मत्तो हस्ती तस्य भ्रुवोः स्पर्शः भीतिं विना ॥ कारुगन्धः + + + + ।

कारोयीं गन्धो व्यापारजनितः पृत्या समः । पृत्यामास इत्यर्थः । तद्गन्य इत्यर्थः ॥

+++++++ स्वल्पलोमा वृहत्किटिः ॥ १५४॥ मांसरुचिः स्वन्नरुचिः सितपक्षः ++++।

सितः पक्षो यस्य स तथा शुक्रपक्षजन्मवानित्यर्थः ॥ शुभग्रहयुर्तस्थाने पुरुषपरमेतत् ।

मित्राणां सङ्गमस्तथा ॥ १५५ ॥ मित्राणां तथां सङ्गमः। अत्र तथा तथेतीतिकर्तव्यताकाङ्का छक्ष्यते । कालविशेषाकाङ्का निरस्यते ॥ १५५ ॥

<sup>1. &#</sup>x27;क', २. 'था तथा स' घ. पाठ:.

दन्तभङ्गः कचच्छेदो लिङ्गच्छेदः कृमिद्रहा।

द्वहा द्रोहः । कृमयः प्रसिद्धाः ॥

वसनं कृष्णवस्त्राणां त्रियं स्यान्मारपीडनम् ॥ १५६॥

कृष्णवस्राणां वसनं प्रियं स्यान्मारपीडनं च प्रियं स्यादित्यर्थः

॥ १५६ ॥

**उत्तरीयान्तसंस्पर्शी** 

उत्तरीयान्तस्य यः संस्पर्शः तेन युक्तः । पुरुषपरमेतत् ।

प्रियवादी जने जने।

अन्तरीयान्तसंस्पर्शी अन्तरीयं वसनवस्त्रम् ।

निजायुःक्षपणक्षमः ॥ १५७ ॥

पुरुषस्तथा भवतीत्यर्थः ॥ १५७॥

मालाविकयकर्ता च सैरन्ध्री स्यात् तथाङ्गना ।

एकस्या एव रेखाया विषयभेदेन फलद्वयमेतत्॥

माधुर्ये निःस्पृहे ++ विज्ञालत्वं धियस्तथा ॥ १५८॥

कम्रता विशदत्वं च शरीरे नखसंस्थितौ ।

ऋमेणाधिकरणपूरणम् । शरीरे पूर्वं नखेषुत्तरमिति ॥

मान्यपूजा कथायोगः

कथायां जनेषु सत्यां तच्छ्वणिष्सैया तत्र गच्छत्यसावित्यर्थः ।

केशोण्डुकपरिश्रमः॥ १५९॥

तर्जन्यादिना नयनपीडायां क्रियमाणायां नयनपक्ष्मसु यः केश-पिण्डावभासः प्रसिद्धः स केशोण्डुकः । तत्परिश्रमशीलो भवेत् तद्वान् पुरुष इत्यर्थः ॥ १५९॥

नीलाइमनि स्थितिस्तत्र साक्षा(दुप?द्)भोगः साक्षादनावरणेन अन्नाष्ट्रपयोग इत्यर्थः ॥

तथामतिः।

परमार्थे बुद्धिरित्यर्थः ॥

१. 'प्सा। त' स.। पाड:,

क्रिष्टभोजी तथात्रायभोका

अनं च तदाद्यं चेत्यन्नाद्यं तद्भोक्ता, तदुचिमानित्यर्थः ।

कृषिरुदारता॥१६०॥

माहात्म्यं प्रणयः स्त्रीषु विषयः स्फुरितो भवेत्।

विषयशब्देन उच्यते इष्टो विषयः प्रकाशितो भवेदित्यर्थः। सवैरिति

शेषः।

घूर्णनं नेत्रयोश्चापि सर्वदा सन्विसङ्गतिः ॥ १६१ ॥ सन्धिसङ्गतिः, सन्धिन्यापारवत्तेत्यर्थः ॥ १६१ ॥

धावने मूत्रसंक्षेदः पटानां चापि कृन्तनम् । पुरीषलेहनं स्त्रीणां परिपाकः पतद्ग्रहः ॥ १६२ ॥

पततां परिप्रह इत्यर्थः ॥ १६२ ॥

मानुष्यं जन्म लभते पुनःस्मृतिरवाष्यते ।

कृष्णलोमा ताम्रनखः कृष्णगण्डः कचग्रही॥१६३॥

एतानि पुरुषपराणि फलवचनानि ॥ १६३ ॥ कुत्यत्यागः पृथुद्रोहः

ये पृथुशरीराः पुरुषास्तेषां द्रोहः ।

सर्वव्यापारसंयतिः।

युद्धस्पृहा रजोवन्वं कालदाङ्का कथाङ्गिता ॥ १६४॥ निन्दालुता मधुप्रेप्सा कपिलः सङ्गवान् नरः।

यस्तत्सङ्गवान् नरः स कपिठः स्यादित्यर्थः ॥

वेत्रहस्तः शिशुद्रोही कुमिमस्मानुलेपनः॥ १६५॥ सर्वदा घडितशिरा सूले स्याद्धस्तसम्पदः।

द्रा वाहतानारा चूळ स्वाहस्तसम्पन्नाम इस्तः ॥ इस्तसम्पदो यः मूळे स्यात् । इस्तसम्पन्नाम इस्तः ॥

कर्णरोगः कफापीडा कृती जयपरायणः॥ १६६॥

अत्र पुछिङ्गान्ताः प्रथ(म? मा)वचनप्रकाराः पुरुषपरा अन्ये तु ुणपराः कियापराश्रेति योज्यम् ॥ १६६ ॥

१. 'हः' घ. पाठः. १, 'ण्ड' क. ख. ए, पाठः.

#### **उत्तब्धरो**मा

उत्तन्धानि उज्जृम्भितानि रोमाणि यस्य स तथा । पुरुषपरम् ।

साक्षाद्धीः कल्याणं

नित्यदा कल्याणसिद्धिरित्यर्थः।

विषयस्पृहा ।

विषयः स्रक्चन्दनादि ॥

स्थलेष्वभिष्टवं प्राप्य मोदते च निरन्तरम् ॥ १६७ ॥ अस्पष्टवाक् पृथुद्रोहः

पृथुश्वरिरः पुरुवेरस्य द्रोदः कृतो भवेदिति शेषः ।

परिमाणरितस्तथा।

**इं**लाभिलाषः दात्रूणां विजये अत्राप्यभिलाषग्रन्दो योज्यः ।

देशधिककृतिः॥१६८॥

देशविशेषधिकार इत्यर्थः ॥ १६८ ॥ मान्यमायुष्मता दृष्टी दर्शने सतीत्यर्थः।

क्वचिदेव विशासता।

महिन्नो दर्शने प्रेप्सा

तद्वान् पुरुषो लक्ष्यते । तद्दर्शनप्रेप्सेत्यर्थः ।

महत्त्वे द्र्शनस्थितिः ॥ १६९ ॥

यन्महत्त्वं नाम गुणस्तिस्मन् दर्शनस्थितिः। चक्षुषोः स्थितिरित्यर्थः। यत्र यानि फलानि क्रमणानुकान्तानि दक्षिणपादतलमारम्य तत्किनिष्ठिकाग्र-पर्यन्तं स्थितानि तानि तथा योज्यानि । नन्वत्र फलकथने न्यूनत्वमस्ति । यावत्यो यावत्सङ्ख्याः संज्ञाः संज्ञाध्याये रेखाः कथितास्तावन्ति फलानि वक्तन्यानि । नच तावन्त्युक्तानि फलानि । अतः पूर्वापराविरोधः प्रतिज्ञा-विरोधश्च । नैतद् युक्तम् । अविचार्यं भणितत्वात् । कथं विचारः । एव-

१. 'न' ह. पाड:.

मिति मूमः । यत्र संज्ञयैव फल्लाभस्तासां रेखाणां फलानि न योज्यान्यु-क्तानि । ततोऽपि यदि न परिपूर्तिस्तिर्हि यत्र संज्ञ्या फलानि प्रतीयन्ते तानि क्रमेणोक्तफलयोजने कृते यत्र फलासिद्धिः तत्र योजनीयानि । तत्र वि-शेषोऽपि । अनुक्तफलासु रेखासु फलानां योजनस्यावश्यकर्तव्यत्वं विशेषः । तस्मात् तत्र योजनीयानि । इति शिवम् ।। १६९ ।।

> इति स्कान्दशारीरके प्रतिनियतावगतरेखाः लक्षणं नाम चतुर्गोऽध्यायः ॥

### अथ पश्चमोऽध्यायः।

एवं तावत् पूर्वोक्तानां संज्ञानामुपकीवनेन साधारणान्यसाधारणानि व स्नीपुरुषाणां लक्षणानि प्रतिपादितानि प्रव्याख्यातानि व । इदानीं तदनुपजीवनेन संज्ञान्तरै: समं लक्ष - पानि कथ्यन्ते । तत्र तावललाटस्थानगता ऊर्ध्वमुख्यः काथन रेखाः सन्ति । तासां कमेण लक्षणानि प्रदर्शन्ते संज्ञाभिः समं —

# सन्येतराक्ष्युपान्ते या खलाटस्थलगामिनी। जध्वेमुख्यङ्गलाबी स्यान्मस्तकस्यापि भेदनम्॥१॥

स्चयतीति शेषः । अयमर्थः — या सन्येतराक्ष्युपान्ते दक्षिणस्य चक्षुषः कटाक्षपर्यन्ते ठठाटस्थठगामिनी ठठाटस्थठमभिमुखीकृत्य गन्तुं प्रवृत्ता ठठाटस्थठमियं गमिष्यतीति बुद्धिमुत्पादयन्ती रेखा, सा ऊर्ध्वमुखी नाम । फठं त्वङ्गठावीत्यनेनोच्यते । अङ्गठावी वीरः । अनया सम्पन्नः पुरुषः वीरः स्यादिति । फठान्तरं मस्तकस्यापि भेदनमिति । मस्तकश्चदेन शिरःपुरोभाग उच्यते । तेन शिखाया अधो ठठाटादुपरि यो भागस्तत्र नित्यन्यथा जायेतेत्युक्तं भवति ॥ १ ॥

तदुपान्तगतां रेखां लक्षयति —

या तत्रैय स्फुटाकारा शाखायुगलसङ्गता। मिश्राख्या सापि सततं दुःखमालस्यमाचरेत्॥२॥

 <sup>&#</sup>x27;नि प्र' ख. पाठः. ३. 'टग' ছ. पाठः.

अस्यार्थः — या तत्रैव तत्सित्रधावुपरि अूसम्बन्धा स्फुटाकारा मूलस्फुटप्रदेशा शाखायुगलसङ्गता अङ्गलद्वयं मत्वा पुनः शाखाद्वयोप- लक्षिता मागद्वये, सा मिश्राख्या । सापि सततं दुःखमाचरेत् । आस्त्रय-तीत्यर्थः । आरुस्यमपि । सातत्यं तत्राप्यनुषज्यते । आरुस्यं नामाङ्गक्रेशः न श्ररीरभेदः । नच दुःखमात्रं, न्यतिरेकेणापि दर्शनादिति ॥ २ ॥

भूमध्यात् फालसन्धौ या प्रतिष्ठां लभते गता । भूमध्या सापि गदिता नीरोगत्वं प्रचारयेत् ॥ ३॥

या पुनर्भूमध्यादुद्वता फालसन्धी प्रतिष्ठां लगते गमनपरिसमाप्तिं गच्छति, सा भूमध्येति गदिता । नीरोगत्वं निर्गतरोगभावं, प्रचारयेत् प्रवर्तयतीत्यर्थः । स्वाश्रयं पुरुषं तथाविषं स्चयतीति यावत् । अत्र भूमध्याब्देन दक्षिणाया भ्रुवो मध्यंप्रदेश उच्यते, न भ्रुवोभेध्यं न वामभूमध्यं च । सच्येतराश्विशब्देन दक्षिणस्य चक्षुषस्तत्सम्बन्धाया भ्रुवश्व बुद्धि-सान्निध्यादित्यलम् ॥ ३ ॥

तद्वपान्तगता रेखां रुक्षयति --

तत्रैव या स्फुटाकारा रेखा गच्छति युग्मयुक् । युग्माक्या सापि सततं नीरोगत्वं प्रचारयेत् ॥ ४ ॥

या तत्रैव श्रूमध्य एव, स्फुटाकारा स्फुटत्रकटम् छैत्रदेशा गच्छति। अत्र तस्मादेव श्रूमध्यादित्यशे योज्यः। युग्मयुक्, शाखायुग्मयुगित्यर्थः, शाखाद्रयोपचृहिता, मागद्रयोपछिक्षितेति यावत्, सा युग्माध्या। युग्माध्येति नाम संशन्दिता। सततं नीरोगत्वं प्रचारयेत्। सुगमम्। अत्रेतद् द्रष्टन्यम्। दक्षिणश्रूमध्यादुद्रच्छन्ती काचन रेखा कचित् पुरुषविशेषे छैक्यते। स क इति चद् योगिपश्चगत इति श्रूमः। तेषामेव नीरोगत्वस्य सातत्येन दर्शना(त्। उ)पछक्ष(क)षीजं किमिति चेच्छृणु। यस्य सा विद्यते रेखा, स पुरुषो योगाभ्यासनिजस्वमावो मध्ये मध्ये तर्जन्या यया क्यापि भङ्गचा दक्षिणश्रूमध्यं स्पृश्चति। ततः स्पर्शनेन छिङ्गेन देवसिद्धेन तां रेखां छक्षयेत् विजानीयात्। नचान्यत्र कचित् पुरुषविशेषविषये इय-

१. 'ध्यदे'. स. इ. पाठः, २. 'रुदे' घ. पाठः. ३- 'न' क. घ.

माश्रङ्गनीयापि । न च लक्षणं तत्र व्यामिचरति । अत एवोक्तं प्रचारयेदिति । किञ्च, नीरोगत्वस्य सातत्येन प्रचरणमन्यत्र न सम्भवति । अतोऽप्येव-मवसेयम् । न च श्रुत्यादिवदेतद्वाक्यस्याप्रामाण्यमाशङ्कनीयं शास्त्रत्वा-दिति ॥ ४ ॥

दक्षिणभूम्लभूमौ नासासन्धौ प्रवर्तते । प्रवर्तनाच्या भूवल्लीमधिगम्यानुगा मता ॥ ५॥

दक्षिणाया भ्रुवो मूलभूमौ नासायाः सन्धौ या प्रवर्तते, सा प्रवर्तनाः संज्ञा रेखा । प्रवृत्तिं तस्या विश्विनष्टि — भ्रूविक्षमिधगम्य प्राप्य तामतुः गुञ्छन्ती मता। फरुं तस्या नामतः स्त्रितमिति न पृथगुक्तम् । तेनैतदुक्तं भवति — अनया सम्पन्नः पुरुषः स्वयं स्वामितया नियन्ता भवति। न कदा- चिन्नियम्यतामुञ्छतीति ॥ ५ ॥

स्वामिलक्षणमाह —

तदुपान्ते प्रवर्तेत यदि काचित् स्फुटाकृतिः। तया सम्प्राप्यते विश्वस्वामिता निर्मलाकृतिः॥६॥

अयमर्थः — तदुपान्ते तस्याः प्रवर्तनारेखाया उपान्ते सिन्निधौ यदि काचिद् रेखा प्रवर्तेत तिई तया स्फुटाकार(त?)या उपप्रवर्तनाख्यया च, अर्थात् पुरुषेण विश्वस्वामिता, यद् यत् सम्भाव्यं तत्सर्वस्वामितेति यावत्, सम्प्राप्यते । निर्मठाकारिवशेषा किन्तु सा भविष्यति । एतदुक्तं भवति — अन्या सम्पन्नः पुरुपः विश्वस्वामितां ठभते । विश्वं नाम च यद्यत् स्वसाम्य-(भूतयोग्यं? योग्यभ्तं) वस्तु तत्सर्वस्वामितामवाप्नोति । न च सकलस्वामितां लभत इति युक्तं वक्तुम्, असम्भवात् । अतश्व सार्वभौमादेविश्वभूस्वामितिवयेग्यत्वात् तत्स्वामितामप्यसौ स्चयतिति न काचिद्नुपपत्तिरिति । अत्र नामानुक्ताविप उपान्तशब्दबलात् कार्यबलाव्य उपप्रवर्तनेति नामोद्दनी-यम् । कार्यं च, विश्वस्वामितायां सिद्धायां नियमनलक्षणमप्रत्यूहमुपलभ्येन्तिति ॥ ६॥

अधुना तत्सित्रिधिवर्तिनी रेखां लक्षयति —

तत्सिन्ने प्रवर्तेत (या? यदि वा)विस्फुटाकृतिः। अस्फुटा सा प्रविज्ञेया माधुर्यं वचसीरयेत्॥ ७॥

१, 'विश्वाति' कः पाडः.

यदि तत्सन्निधा उपप्रवर्तनासन्निधा यापि कापि रेखा प्रवर्तेत, तर्हि सा अस्फुटाकृतिरस्पष्टाकारा भवन्ती अस्फुटेति नाम लभते । फलं च विचिस माधुर्यं, वाड्याधुर्यमिति यावत् । (ईरयेत्) करोति, आसूत्रय-तित्यर्थः ॥ ७॥

तत्र कश्चित्रिक्नो भागो विद्यते, तहन्नणसाह नाम च कथ्यति --

निम्नस्तु भागो श्रीराख्यो यदि तत्र प्रकल्पयेत्। धैर्यमेव प्रवक्तारं कुर्यादिप नरं विसुम् ॥ ८॥

एषा योजना—यदि सन्येत्रभूभागोपिर निम्नो भागो लम्येत, तिर्हें तस्य घीर इति नाम, घेर्याख्यं गुणं तत्र सूचयित । किञ्च तं स्वाश्रय मूतं नरं प्रवक्तारं सूचयित । प्रवक्तृशब्देन न्याख्यातोच्यते शास्त्रादीनाम् । किञ्च, सर्वकार्यसमर्थं च तं सूचयित । अहो महत्येषेति भावः ॥ ८ ॥

तत्रीपरि रोमसन्भावपि कथन निम्नो भागो विश्वते कस्यचित् । तल्लक्षणमाह-

निम्नश्च भागो यस्यास्ति कर्मठो नाम शस्यते। तेन धर्मेषु निरतः प्रकृष्टश्च गुणैर्मतः॥९॥

अयमर्थः — रोमसन्धौ फालशिरोरोर्मणां सन्धौ यदि कश्चिश्चिम्नो भागो भवेत्, तिह स प्रशस्यते पुरुषः । अपिच यस्य स कर्मठो नाम निम्नभागोऽस्ति फालदेशे, स धर्मेषु निरतः स्यात् । गुणैश्च प्रकृष्टो मतः उत्कृष्टः प्रसिद्धः स्यात् । के ते गुणाः के च ते धर्माः इति चेदुच्यते । तपः क्षान्तिस्तितिक्षा शमो दम उपरितः सर्वकृपा श्रद्धा चेति (गुणाः) । धर्मास्तु देवताराधनादयः काम्या दष्टफलाः, अद्दष्टफलाश्च नित्याग्निहोन्त्रादयः ॥ ९ ॥

अत्रैव फछे लक्षणान्तरं कथयति लक्ष्यान्तरप्रकाशनाय —

दीर्घाकारो निम्नभागः कर्मठाख्यां लभेत यः। सोऽपि पूर्वोक्तमादेश्यात् फलान्तरमुदीरयेत्॥१०॥

श्रयमाशयः — कर्मठाख्यस्य पूर्वोक्तस्यायस्ताद् दीर्घाकारो निम्न-भागः, सोऽपि पूर्वोक्तं फलमीरयेत्, सूचयेदिति यावत् । यः कर्मठाख्यां रुभते, असावपि कर्मठनामेत्यर्थः । श्रादेश्यात् फलान्तरं च । आदेश्यं

१. 'णतन्त्रं सू', २. 'न्तः प्र' घ. पाटः

हि फलं मोक्षलक्षणं, तस्मात् फलात् फलान्तरं भोगलक्षणं, तच स्चय-तीति । अत्रायमात्रयो द्रष्टव्यः—योऽयं कर्मठो नाम निम्नमागः, अस्मिन् वर्णविशेषोऽपि नियत एव फलस्चेने सहकारी भवति । कथं नियम इति चेद्, द्वीनिभ इति चेत् को दोषः । अस्त्वित त्रूमः । तथापि नियमा-न्तरमपेक्षितम् । तत्र च प्रयोजको हेतुः पीतिमिश्रतैव द्वीनिभतार्याः । तस्मादनवद्यम् ॥ १०॥

किश्वास्मिन्नेव फलद्वये रेखान्तरमपि प्रभाणम् । तल्रक्षणमाह नाम च तस्य कथयति —

## तत्रैव मिश्रा षद्भिर्या रेखा रेखाभिरश्रिता । तया संसूच्यते पूर्वमुक्तं फलकदम्बकम् ॥ ११ ॥

या तत्रैव निम्नभागे समनन्तरोक्ते षड्भी रेखाभिर्मिश्रा रेखा, सा अधिता नाम । तयापि पूर्वोक्तं फलकदम्बकं संसूच्यते । किं तत् फलक-दम्बकमिति चेद्, उच्यते । यद्यप्युक्तं, तथापि विभन्य प्रदर्शयामः । भोगो मोक्षः सर्वधर्मेषु निरतत्वं चेति ॥ ११ ॥

अनाविला बिन्दुमती रेखा कृष्णफलप्रदा। भुवा मिता च बिदुषां विज्ञेया कान्तिदायिनी ॥ १२॥

एषा योजना — ठठाटदेश एव या अनाविठा रेखान्तरेरस्पृष्टा रेखा, सा बिन्दुमतीसंज्ञोक्ता। सा कृष्णफठप्रदा च। कृष्णशब्देन कृष्णमिक्ठिक्ष्यते। सा कथं ज्ञेयेति चेदत्रोत्तरं—-विदुवां भ्रवा मिता विज्ञेयेति सम्बन्धः, भ्रूपरिमाणेन मिता परिमिता सा विद्वद्विविज्ञेया। यावती भ्रूस्तानती बिन्दुमती रेखा तदनुगामिनी च। भतस्तस्यां सूक्ष्मेक्षिकायां सत्यामनाविठा रेखान्तरेरस्पृष्टा सा परिस्फुरतीति। फठान्तरमप्याह — कान्तिदायिनी। कान्तिनीम प्रतिक्षणं प्रतिदिवसं च प्रतिनवत्वबुद्धिजननी काचिदाकारव्यक्तिमनोहरतापरपर्याया। अनया सम्पन्नः पुरुषस्तामपि ठभमत इत्युक्तं भवति॥ १२॥

# अनाविला नाम रेखा कचिद् गष्छित वर्तनीम्। तस्यापि ध्रवसंसिद्धिः फलमिष्टमवाप्नुयात्॥ १३॥

<sup>ी. &#</sup>x27;चकेन स' घ. पाठः, २. 'त् को' ख., 'त् दूर्वानिभव इ' घ. पाठः, ३-'यभिति' ख. ङ. पाठः, ४. 'यास्तावद', ७, ६. 'का', ७ 'मः। सभो' घ. पाठः.

या (पुनरनाविला नाम ?) रेखा वर्तनी भ्रुवोर्मध्यादुद्धतां वर्तनी मुक्तिमार्गं गच्छित स्पृश्चित, सा अनाविला नाम रेखा । तया सम्पन्नस्य भ्रुवसंसिद्धिः भ्रुवस्य फलस्य संसिद्धिः, नित्यस्य मोक्षाख्यस्य फलस्य सम्यक् सिद्धिरित्यर्थः । एवमनाविलारेखायाः फलनियम उक्तः । आनिय• ममङ्गीकृत्याह— यदि सा कचिद् भ्रूमध्यादुद्धैतां रेखामेकदेश एव स्पृश्चित, तहीं छं फलमात्र(मा ? मवा)प्नुयात् प्राप्नोति पुरुष इत्यर्थः ॥ १३ ॥

एवं ताबद् वाभेतरञ्जूसन्निधिवार्तिनीनां रेखाणां निम्नभागानां च छक्षणानि प्रदार्शन्ति तानि । अधुना वासञ्जूसन्निधिवर्तिनीनां रेखाणां निम्नभागानां च छक्षणानि प्रदर्शन्ते कमेण । तत्र ताबद् वासञ्जूसन्निधिवर्तिनी रेखां तन्नयनकटाक्षोपान्तगतां च छक्षयति—

वामभूसन्निधिगतां मदुपान्तगतामपि। आहुज्योतिष्मतीं तस्याः फलं नामानुगं भवेत्॥ १४॥

वामभूसिविधिगता या, तत्रापि वामनयनकटाक्षसिविधिगता च, तां ज्योतिष्मतीमाहुः । तस्याः फर्छं नामानुगं भवेत् । नामशब्देन नाम्नोऽर्थे उच्यते । तस्मिन्नवगते सित तदनु पश्चादवगम्यत इति तन्नामानुगमुन्यते । एतदुक्तं भवति—ज्योतिष्मस्वं हि ज्योतिष्मतीशब्दे श्रुते सित अवगम्यत इति ॥ १४॥

तत्रैय वामभूसिनाधी रुश्चन निम्नो भागोऽस्ति, तं लक्षयति— वामभूसिन्नधी कश्चित्रिन्नो भागः प्रवतिते । मतिमान् नाम तस्यास्य फलं बुद्धिविहिंसनम् ॥ १५॥

यो वामश्रूसन्निधो, अपाङ्गस्योपरिप्रदेश इति यावत्, कश्चिन्निभ्नो भागः प्रवर्तते, वर्तत इत्यर्थः । निलं तिष्ठतीति यावत् । कश्चिच्छन्देन अनियताकारता लक्ष्यते । तस्य यतिमानिति नाम । फलं तु बुद्धिविहिंसनं बुद्धिभ्रंशः । अस्येति, पुरुषस्येत्यर्थः । यदि कस्याश्चिद् योपितस्तत्सम्भवः प्रत्युत, तर्हि बुद्धिविवर्धनामित्यस्येत्यस्य फलम् ॥ १५ ॥

तस्योपरि प्रदेशिन्या स्फुटाकृत्याङ्गपूर्णया। फलिष्टमवाप्नोति पुष्टिं च लभते नरः॥१६॥

१. 'पगतां' ख. पाठ:. २. 'तीं प्राहुः' क. ख. इ. पाठः. ३. 'त्यस्य' ख. पाठः.

तस्य निम्नभागस्योपिर, सन्निधावित्यर्थः। स्फुटाकृत्याङ्गपूर्णया। स्फुट्या आकृत्या अङ्ग पूर्णा या, सा तथाविधा। सर्वत्र स्फुटाकृतिपूर्णाङ्गेति यावत् । आकृतिशब्दोऽवयवसंस्थानवचनः, अङ्गशब्दश्चं स्वरूपवचन इत्यपुनसक्तिः। प्रदेशिनीति तस्या नाम। तत्फ्रः त्विष्टलाभः। इष्टशब्देन चोपेक्षाञ्चिद्धिविषयोऽपि लक्ष्यते। इष्टमात्रं फलं प्राप्नोति। पुष्टिमपि नरो लभते। पुष्टिशब्दः सार्वित्रकीं पुष्टिमाचष्टे। एतदुक्तं भवति — यद्यदिष्टशब्देनाभि- धेयम् (अनिष्टशब्देनाभिधेयं च?) वस्तु, तत् सर्वं लभते। प्रदेशिन्या रेखया। यदि शाखाद्वयं तस्या जायेत, यदि न शाखैकापि, तर्श्चकैत्र पुष्टिः फल-मिति॥ १६॥

शाखात्रययुता तस्याः सन्निधौ काचिदिष्यते । त्रयीति नाम गदितं बहु(योगः ? लाभः) फलं भवेत्॥ १७॥

अस्यार्थः — तस्याः प्रदेशिन्याः सिन्नधौ शाखात्रययुता काश्विदि-ष्यते रेखा, तिई तस्या नाम त्रयीति । फलं बहुलामः बहूनां बन्धूनां, यदि वा, येषां लाभ इष्टतमस्तेषां बहूनां, लाभ इत्युक्तं भवति ॥ १७ ॥

तत्रैव सन्निधौ कापि रेखा बाखाइयान्विता। स्त्रीणां तु युग्मसूर्तिं सा कथयेत् सूतिभेदिनी॥ १८॥

तत्रैव ठठाट एव वामभ्रुव उपरि, सिन्निधी उक्तठक्षणाया रेखायाः, काप्यिनिर्देश्यवर्णिवशेषा, शाखाद्धयान्विता, स्तिभेदिनी नाम। तया स्त्रीणां युग्मस्तिः फठं स्च्यते । युग्मशब्देन मिथुनमुच्यते । नामतश्च फठान्तरं, स्तिः स्यत इति सवनकर्म, तद्भेदश्च फठं भविष्यतीति । अत्रापि शाखाः द्दराभावे नोक्तफठनियम इत्यवगन्तव्यस् ॥ १८ ॥

भूमध्यादुद्गता या सा रेखा चातुर्यसङ्गता। फलं तस्याः कफद्रोहो मरणं च ततः फलम्॥ १९॥

या प्रकृतवामभूमध्यादुद्रता, सा चातुर्यसङ्गता नाम रेखा । तया लोकः कफद्रोहमाप्नोति, ततो हेतोर्मरणं च फल्रम्, आप्नोतीत्यनुषज्यते। अयं भावः — उक्तरेखायाः कफरोगः फलमिति नास्ति विवादः, किन्तु

१ 'श्र रू', २. 'वे वस्तु ल' क. पाटः.

यदि कफरोगो द्वादशवत्सरादारभ्य तन्तुवदनुस्यूतो वर्तते तर्हि ततो हेतो-भेरणं च फलं मनिष्यतीति ॥ १९ ॥

मानदा मीनसंस्थाना निम्नता तद्भुवः स्फुरेत्। उपरि प्रचयादाप्तिः फलमिष्टं वुधातमता॥ २०॥

अयमर्थः —या खलु निम्नता भ्रुवः, प्रकृतवामभ्रुव उपिर मीनसंस्थाना मीनस्य संस्थानमिव संस्थानमवयविनिवेशो यस्याः सा तथाविधा मानदा नाम । तस्याः फलं प्रचयावाप्तिः प्रचयस्य प्रसिद्धेरवाप्तिः, वुधात्मता च श्रुध आत्मा मनो यस्य । बुधशब्देन बोधनस्वभावता कथ्यते । तेन सर्वविदितृ निसं मनः परिस्फुरेदिति ॥ २०॥

नासान्तपर्यन्तगता स्फुरद्धूसरसङ्गतिः।
असिष्ठफलद्गेनच्छा च्याह्रन्येत ततः परम् ॥ २१ ॥
अयमर्थः — या खलु नासान्ताख्ये पर्यन्ते ललाटप्रदेशे वर्तमानाः,
स्फुरद्धूसरसङ्गतिः स्फुरन्ती धूसरा सती गतिर्यस्याः। गतिशब्देनोर्ध्ववर्तनमभिधीयते । सतीति तस्याविच्छेदोऽभिधीयते, धूसरशब्देन दर्शनपारुष्यम् ।
स्फुरच्छब्देन नित्याभिव्यक्तिः । तस्या नामच्छेति । फलमाह — अभीष्टफलदानेति । अभीष्टे फले विषयमूते दानिक्रया यस्याः सा तथा । तेन
यद्यदमीष्टं तत्तदस्यापि फलम् । फलान्तरमाह — ततो व्याह्नयेत परिमिति ।
यदात्मन इतरद् वस्तुजातं तत् सर्वं व्याह्नयेत विनष्टं भवति । विनाशो
नाम रेखाया इच्छाश्रयमूतात् पुरुषादन्येषां न्यूनतेव ॥ २१ ॥

कृपा नाम रेखा,

मध्याद् भूमध्यतो युक्ता ललाटस्य ससुद्गता। अघोमुखी कृपा प्रोक्ता कृपैव फलमिष्यते॥ २२॥

ठठाटस्य मध्यादघोमुखी उद्गता श्रूमध्योद्गतया ऊर्ध्वमुख्या युक्ता चेत्, तर्हि सा कृपाख्या शोक्ता । फठं च कृपेव । तद्गतां पुंसां महती सर्वठोकेषु कृपा जायेतेति भावः ॥ २२॥

पतुर्शाखायुता प्रोक्ता विद्यानर्थक्यसङ्गता । फलान्तरं च तत्र स्थात् पाद्युद्धिः क्रमाद् भवेत् ॥२३॥

৭. 'जफ' घ. पाठः. २. 'ध्वे' ङ पाठः. ३. 'तीमान' घ, पाठः.

(यदि?) ठठाट एवं वामश्रुव उपिर चतुरशाखायुतां यदि रेखा भवेत्, तिर्हं सा प्रोक्ता नाम । तस्याः फठं विद्यानर्थक्यसङ्गति । सा स्वत एव विद्यानर्थक्यसङ्गता स्थिता । विद्यानर्थक्यं नाम विद्याकार्यफठानाितः । फठं च चतुर्वर्गव्युत्पत्तिः परमपुरुषार्थठाभश्र । तदुभयमनया सम्पन्नस्य पुरुषस्य जाङ्यादिवशादप्रतिमानवश्चाच नोत्पद्यत इति । किश्च, तत्र तिद्वषये फठान्तरं स्यात् । एतद् विद्युणोति — पादवृद्धिः । पादो नाम जङ्माप्रदेशाद्यस्तात्प्रदेश(वि)शेषः । तस्य कमाद् वृद्धिः दिवसक्रमेण वृद्धिः । वृद्धिनीम यथाकाछं यथावयश्च या पादविद्यद्धिः स्थिता सर्वोङ्गवृद्धिसाधा-रण्येन, तामुङ्गञ्च व्यवस्थिता यथाकथित्रत् प्रवृत्ता विवृद्धिरित्यवगन्तव्यम् ॥ २३॥

निम्नश्च भागो दार्घाकारो वामभुव उपर्यपि विद्यते केषाश्चित् । तह्नक्षणं तत्फळं चाह नाम्ना सार्धे —

जर्जराङ्गः स्फुटाकारो दीर्घः पीतस्तथा मतः। निम्नस्तु भागस्तेनापि फलमायुष्यसृच्छति ॥ २४॥

अयमर्थः — या वामभुव उपिर निम्नो भागो, दीघों, जर्जराङ्गः द्र्शने सित परुषः, स स्फुटो नाम । स पीतवर्णश्च । तेन सम्पन्नः पुरुष आयुष्यमृच्छति । अयं भावो विभागेन द्रष्टव्यः — द्रौ निम्नभागौ विद्यते । यदि दीर्घता, तत्रैको जर्जराङ्गः स्फुटनामा, अपरस्तु पीतो मतनामा । तयोः फलभेदोऽपि विद्यते । तत्राद्यस्य आयुष्यं फलम्, आयुःसाधकं कमेंत्यर्थः । परस्य फलकथनम् ऋच्छतीति, गच्छतीत्यर्थः । गमनमात्रमेवात्र पदार्थं विवक्षितं मन्यामहे । गमनं चाकारणाद् यद्यच्छया देशविशेषानुदेशेन यद् भवति तद् विवक्षितामिति ॥ २४ ॥

एवं तावद् असिनिधिवर्तिनीनां ठळ टगतानां रेखाणां निम्नमागानां च ळक्षणानि प्रदर्शितानि । अधुना तत्रैवोन्नतभागानां ठक्षणानि संज्ञाभिः समं प्रदर्शन्ते फळानि च—

सच्येतरभुवस्तूर्ध्वं प्रोन्नतिः प्रेक्ष्यते यदि । कटाक्षपर्यन्तगता धन्यया मृतिमाप्नुयात् ॥ २५॥

तुशब्दः प्रकरणिवशेषद्योतनार्थः । यदि दक्षिणभ्रुव उपरिदेशे कटा-क्षुपर्यन्तगता, प्रोन्नतिः प्रकृष्टा उन्नतिः आत्मना प्रेक्ष्यते, तर्हि सा धन्या

१. 'ता रेखा यदि म' ह. पाठः,

नाम कथ्यते । तया मृतिमाप्तुयात् पुरुषः ! विशेषवचनाभावन स्नीपुरुष-साधारण्यं विवक्षितं गम्यते ॥ २५ ॥

फालसन्धौ तु विज्ञेया कान्तिनीमोद्यातिर्धुवा। नया विश्वं वज्ञे कुर्यात् स्त्री वा सा पुरुषो यथा॥ २६॥

अयमर्थः —दक्षिणभूसिन्नधौ फालसन्धौ, दक्षिणभुव उपरि फाल-सन्धाविति यावत् । या उन्नतिर्गर्भादारम्य शरीरिवनाशपर्यन्तं स्थितत्वाद् भुवा च, सा कान्तिर्नाम । तस्याः फलं विश्वं वशे कुर्यात् स्त्री, यथा पुरुषः । वाशब्दः स्त्रीसामान्यवाचिनः स्त्रीशब्दस्य सहायत्वेन स्थितः स्त्रीसामान्यस्थापि स्ववशीकरणसामर्थ्यमवधारयति । तेन स्त्रीपुरुषयोक-भयोरिप एषोन्नतिः सर्ववशीकरणं फलं सूचयेदित्युक्तं भवति ॥ २६ ॥

तत्र मध्यगता या तु घोन्निर्भुचवर्तनी। तया विश्वस्य विदेषः सर्वस्यापि फलस्य वा ॥ २७॥

भूफालसन्ध्योर्भध्ये तु या प्रान्नितः प्रकृष्टा उन्नतिः, त्रीहिपरिमाणीन्नतिरिति यावत् । ध्रुववर्तनी ध्रुवा वर्तनी पदवी यस्याः सा तथोक्ता ।
तया विश्वस्य ठोकस्य विद्वेषः स्यात् । यदिवा सर्वस्यापि फलस्य विद्वेषः स्यात् । एतदुक्तं भवति — फालभूसन्ध्योर्भध्ये यदि काचित् स्थिरपदवी प्रोन्नितः स्यात् , ति तया तद्वति पुरुषे सर्वस्यापि लोकस्य विद्वेषः स्यात् । अथवा, अस्य पुरुषस्य सर्वित्मन्निप फले विद्वेषः स्यात् । द्वेषशब्देनोपेक्षापि सङ्गृहीता । तस्या अपि द्वेषसमानत्वादत्र । तथाहि — सर्वलोकस्य कित्रित् पुरुषविशेषं प्रति द्वेषे जाते न कित्रिद्विप फलं तस्य सिध्यति । प्रत्युत विपरीतं तु फलमनिष्टं सिध्यति च । उपेक्षायां तु सत्यां न फलं कित्रित् सिध्यति स्वेपनाक्लेक्स्य विपरीतफलिसिद्धिरित्यस्ति विशेष इति चेदुपेक्षाया विपरीतफलहेतुत्वासावे अपिष्टफलिनरोधकत्वस्य द्वेषश्चद्धा समानत्वादिति सर्वमनाकुलम् ॥ २७ ॥

नासान्ते भूनिकटे या प्रोन्नातिर्भुववर्तजी। तया नीरोगताप्राप्तिर्विश्वं चापि वद्ये भवेत्॥ २८॥

यदि नासान्ते श्रूसन्निधौ, नासाश्रूसन्निधाविति यावत् । श्रुववर्तनी श्रोन्नितिभवेत्, तिहं तथा निरोगताश्राप्तिः, विश्वं चापि वशे भवेत् । अपि-

शुन्दः सहार्थे । नीरागताप्राप्त्या सह विश्वं वशे भवेत् । वश्यं वशे भवे-दिति वा पाठः ॥ २८ ॥

तत्रोपरि दढा चेत् स्यादुन्नतिर्जर्जराकृतिः । तया त्वग्दुष्टतास्य स्यात् कुष्टो वा सस्मकोऽथवा॥२९॥

यदि तत्रोपिर नासाश्र्सिन्नधेरुपिर दृढा उन्नतिः स्यात्, दृढत्वं नामा-चञ्चलत्वं, नित्यत्विमिति यावत् । जर्जराकृतिः कल्माषवर्णेत्यर्थः । तया अस्य तद्वतः पुरुषस्य त्वग्दुष्टता स्यात् । त्विच दुष्टता स्यादित्यर्थः । दुष्टता नाम येन केनचिद् दोषेण बाधकत्वमनारूढेन । अथवा कुष्टः स्यात् । तेन त्वग्दोषिवशेषरूपेण बाधकत्वमुपारूढेन बाधः स्यादित्युक्तं भवति । अथवा मस्मको व्याधिः स्यात् । मस्मको नामौदर्यो व्याधिः । तेन दुष्टता स्यात् । दुष्टता च बाध्यतात्र विवक्षिता ॥ २९ ॥

नासोध्वभागे यदि वा प्रोन्नतिर्देदवर्तनी । ललाटाद्धरे भागे नामोक्तेषु यथातथम् ॥ ३०॥

नासोध्वभागे नासाया ऊर्ध्वदेशे छछ।टाद्धोदेशे दृढवर्तनी दृढभूमिः काचित् प्रोन्नतिः स्यात्, तर्हि पूर्वोक्तमेव फछं स्यादित्यध्याहारः। फछोक्ते-रनुषङ्गो वा। उक्तेषु प्रोन्नत्याख्येषु छक्षणेषु नाम यथातथमूह्यमर्थानुसारेण स्थानानुसारेण च॥ ३०॥

एवं दक्षिणभूसिविविनीनां प्रोनतीनां नासोपिर वर्तिन्याश्च संज्ञाफलाभ्यां सह रुक्षणानि प्रदर्शितानि । वामभूसिनिविवर्तिनीनां सम्प्रलाह

वामभूसन्निधौ या तु तद्पाङ्गान्तिकस्थिता। प्रोन्नतिर्देढभूमिनीम्नायं सा शुभदा भवेत्॥ ३१॥

अयमर्थः — वामश्रूसन्निधिवर्तिनी तदपाङ्गान्तिकस्थिता च या श्रोन्नितिनाम्ना दृढमूमिरिति प्रसिद्धा शास्त्रेषु, सा शुभदा भवेत् । यद्य-च्छुभश्चन्दाभिधेयं, तत् सर्वमियं ददातीत्यर्थः ॥ ३१ ॥

तत्रैवोपरिस्थितां लक्षयति ---

या तत्रैवीपरिस्थानलाभमुच्छति पुत्रिकाम्। सम्भयस्यविरादेव नाम्ना सा दात्रिका मता॥ ३२॥ या दक्षिणश्रुव उपिर तदपाङ्गस्याप्यूर्ध्वदेशे स्थानलामं स्थिति-सृच्छिति गच्छिति, सा दात्रिका नाम । तया आचिरादेव पुत्रिकां लभते । तत्राचिरादित्यनेन विवाहानन्तरं संवत्सरत्रयपिरपूर्तेरवीक् पुत्रिकापत्यं जाये-तेति भावः ॥ ३२ ॥

भूमध्यादुपरि त्रेष्ठा सन्निधौ जर्जराकृतिः। तया विश्वं वदो कुर्योद् रोगाविष्टो मृतिं लभेत्॥ ३३॥

अयमर्थः — यदि वामभूमध्यादुपरि सिन्नधौ काचिदुन्नितः स्यात्, तिर्दि सा प्रेष्ठा नाम । तया विश्वं वशे कुरुते । रोगाविष्टः प्रधानभूतैर्वहरू रोगैः कुष्ठभगन्दरादिभिवेठादन्तः प्रविष्टैराविष्टः ग्रस्तः, सृतिं रुभेत् । अचि-रादेव सृतिं रुभेदिति पूर्वस्मादनुषङ्गः ॥ ३३ ॥

तदुपरि काचिदुन्नातिः पणप्रमाणा विद्यते केषाश्चित्; तल्लक्षणमाइ --

फालसन्धौ तु भूमध्यादुपरि प्रेष्ठतोऽप्युत । फलमायुरवाप्नोति प्रोन्नत्या गणिकाख्यया ॥ ३४ ॥

तदुपरि पूर्वोक्ताया उपरिष्ठात् फालसन्धौ तु यदि काचिदुन्नतिः प्रेष्ठगुणवत्त्वाच तस्या उपरिस्थितत्वं सम्भाव्यते । प्रेष्ठगुणो नाम स्थूलदी र्घत्वमत एकदेशस्योपरिस्थत्वाभावेऽप्येकदेशान्तरस्य उपरिस्थत्वं सम्भाव्यत एव । तया दीर्घमायुरवाप्नोति । गणिकेति तस्या नाम ॥ ३४॥

आयामविस्तारयुता प्रोन्नतिर्देढसङ्गतिः। मध्यभूमिमविव्याप्य फलं सायुः प्रवच्छति॥ ३५॥

अयमर्थः —मःयम्मिमधिन्याप्य मध्यस्थलं वामभुत उत्तरि स्थित्वा-(पि १घि) न्याप्य गत्वा आयामविस्ताराभ्यां युता या प्रोन्नतिः, सा दृदसङ्ग-तिर्नाम । तयाप्यायुरवाप्नोति दीर्घम् । अत्र विशेषः — स्पष्टदृष्टत्वे ललाटस्य सिद्धे ५ प्युक्तलक्षणागुन्नतिं विना न स्पष्टदृष्टता विशेषतो भवेत् । स्पष्ट-दृष्टताया अभावे च दीर्घमायुर्वक्तन्यं प्रेक्षणवज्ञात् प्रेक्षकेण । अतः स्पष्ट-दृष्टतालाभायोक्तलक्षणा प्रोन्नतिरपेक्षितन्या । अतस्तस्या आयुर्विशेषस् चकत्व-मिति ॥ ३५ ॥

१. 'स्थत्वेऽधिव्या' ङ. पाठ:. २. 'द्वे लक्षणोन्न' घ. पाठः.

पीतं रागः इयामता कृष्णता च

प्रोधद्भानुः शुक्क एको गुणश्च ।
श्रेयान् फाले यस्य तस्यास्य नित्यं
देवो भायो सद्गुरुश्चापि वद्यः॥ ३६ ॥
अनेन पूर्वप्रकृतलक्षणजातं परिसमाप्य वर्णलक्षणं फलं चोच्यते ।
अयमर्थः—यस्य फाले पीतं, रागः, रयामता रयामः, कृष्णता कृष्णः, प्रोधद्वानुः प्रकर्षेण उद्यन्तः भानवः शोभा यस्य स तथा । सर्वसाधारणोऽयं
विशेषणवाचकः शब्दः । शुक्को गुणश्च, एकः अन्यैरसंस्पृष्टः । अन्ये च मिलिताः । तस्य देवो राजा भार्या च (सद्गुरुश्च) वर्त्यः वशे स्थितः ।
एतदुक्तं भवति — एते मिलिता वा गुणाः, एको वा शुक्को गुणः सर्वेषामेपेक्षितव्यस्तदोक्तं फलं च भवेत् । मिलितगुणयोगस्य योग इति नाम ।
एकशुक्कगुणयोगस्य एक इति नाम इत्यकशब्दन द्योतितम् ॥ ३६ ॥

विन्दुजालं कचिद् दृष्टं लक्ष्मीं सूचयति ध्रुवम् । तच जालमिति ख्यातं शास्त्रेषु गुणसूचकम् ॥ ३७॥

यन्य पुनः कचित् केषाश्चिछलाटस्थले बिन्दुजालं पीतवर्णं दृष्टं दृश्यते, तछक्ष्मीं सूचयति, भाविनीं विभूतिमस्य सूचयतीत्यर्थः । गुण-स्यापि सूचकं तत् । गुणो नाम गभीधानशक्तिबीजं सन्ततिहेतुर्गुण उन्यते । तस्यापि सूचकम् । तस्य नाम (बिन्द्वि शजालिमि)ति ॥ ३७ ॥

हनौ मूलप्रदेशे या नासिकायाः स्थिता कृतिः। तया विश्वं वशे कुर्याद् विश्वाख्यां चापि तां विदुः

113611

या पुनर्हनौ ह्नुप्रदेशे; चक्षुषोऽधस्ताद्भागो हनुर्नाम, तत्र, नासि-काया मूलभूमिसन्निहिते च कृतिः कर्षणं च, सा विश्वं वशे कुर्यात् । तस्य विश्ववशीकारशक्तिं स्चयेदित्यर्थः । विश्वेति च नाम तस्याः ॥ ३८॥

भ्रगता चापि निम्नाङ्गी रेखाणां तु त्रधी तु या। तया मातृमृतिर्ज्ञेया भ्र्रित्येव च नाम तत्॥ ३९॥

या पुनर्भूस्थिता भ्रुवमनुगता निम्नाङ्गी च रेखाणां त्रयी, त्रयाणां समाहारस्रयी, तया मातृमृतिर्द्भेया सा मातृमृतिं स्चयेत् । तस्या भ्रूरित्येव

<sup>1. &#</sup>x27;कित्वं सू' क. पाड:.

नाम । तदित्यस्याव्ययस्य तस्या इत्यर्थः । चश्चब्दोऽवधारणार्थः । अयोग-व्यावृत्त्यर्थं चावधारणम् । तुशब्दद्वयं विशेषातिशयद्योतनार्थम् ॥ ३९ ॥

तारामण्डलमध्यस्था परिवेषायते तु या। अध्रुवा सा कृतिः प्रोक्ता बत्सरान्मरणं स्फुरेत्॥ ४०॥

स्फोरयेदित्यर्थः। श्रा वत्सराद् वत्सरपरिपूर्तेः प्राङ् मरणं स्फोरयेत् । या ताराख्यस्य मण्डलस्य परिवेषायते, अध्रवा च अनित्या च कृतिः रेखाः, सा अध्रवा नाम। तस्याः फलं वत्सरपरिपूर्तेः प्राङ् मरणम् ॥ ४०॥

चक्षुर्गीलकयाबद्धा चन्द्(निच्छन्न? नाकार)सङ्करः। यस्तेन चानुबद्धेव सूचयेत् सा मृतिं तथा॥ ४१॥

या पुनश्वश्वगीलकयानुबद्धा आबद्धा नाम रेखा, सा तथा मृतिं स्चयेत्। यथा पूर्वोक्ता तथेत्यर्थः। किञ्च, यश्वन्दनाकारसङ्करः। चन्दनाकारः चन्दनलवस्याकार इवाकारो यस्य स तथाविधः। वर्णसङ्करः शुक्कस्यामादिन्वर्णसङ्करः सङ्करशब्दाभिषेयः। चन्दनलवश्चानुलिसस्रस्त उच्यते उपमानन्तेन, नान्यः। तेन च यानुबद्धा सापि मृतिं स्चयेत्। अत्र वत्सरत्रयादन्वीक् मरणनिश्वयः। वत्सरपरिपूर्तेः प्रागुक्तिः सन्दिग्धैवः। ४१।।

याधरभ्रगता सम्यक् स्फुरन्ती गदिता त्रयी। द्वयी वा फलमस्यास्तु लक्ष्मीवृद्धिस्तद्न्यथा॥ ४२॥

या पुनरधरभूगता रेखाणां त्रयी द्वयी वा, तयोगीदितेति नाम । तयोः फलं — त्रय्या लक्ष्मीवृद्धिः, द्वय्यास्तत्फलमन्यथा अवृद्धिः प्रत्युत नाश्च । तत्र केषाञ्चिद् द्वय्येव विद्यते, केषाञ्चत् त्रय्यपीति विभागाभिप्रायेणैवमुक्तम् ॥ ४२ ॥

हनावृध्वेमुखी या तु रेखा पीताकृतिः स्फुटा। तया विश्वविनाशी स्याद् विनष्टिरिति सा मता॥४३॥

या हनौ अर्ध्वमुखी पीताकृती रेखा, सा विनष्टिनीम । तया विश्वविनाशी स्यात् पुरुषः । विश्वविनाशेन सह वर्तमानः स्यात् । विश्वं

 <sup>&#</sup>x27;सम्बद्धा प' क. ख. घ. पाठ:.

नाम आत्मार्जितद्रव्यजातमुच्यते । स्यादेतत् । किमग्रार्जितस्यार्जितस्य विनाश उच्यते, अथवा आर्जनव्यापारानन्तरं तत्रापि क्रमणाक्रमण वा । न तावदाद्यः । आर्जितस्यार्जितस्य विनाश इत्युक्ते विरोधात् । एकस्या-र्जितस्य विनाशहेतुर्यत्कर्मे तास्मिन् सत्युत्तरार्जनप्रवृत्तेरसम्भवात् । प्रति-बन्धकसद्भावे कार्यस्यानुत्पत्तेः । नापि द्वितीयः । आर्जिनसमसमय एव यो विनाशाभावहेतुस्तस्योत्तरकालेऽपि सम्भवेन क्रमणाक्रमण वा विना-शस्यानुपपत्तेः इति । नैतत् सारम् । उभयथापि विनाशसम्भवात् । कर्म-वैचिन्यात् । किश्च यावत् प्रकारजातं सम्भाव्यते आर्जने विनाशे च तावत् प्रकारजातं तन्द्वतुकर्मण्यपि विद्यते वैचित्र्यात् । तच्च सुर-नरतिर्थगादिसुखदुःखवैचित्रयदर्शनात् सुखसंवेद्यमिति नास्ति दोषः ॥ ४३ ॥

हनौ स्यात् पिटको यहि नित्यसिद्धतया तया। दीर्घरोगस्तु कमलानित्यपात्रतया तथा॥ ४४॥ वैरिभङ्गो नित्यभोगी न स्पाद्पि चिराद्यम्। योषितां रसवैरूप्या दिति बह्वी प्रमा हनौ॥ ४५॥

द्वनुप्रदेशे नित्यसिद्धतया नित्यतया यहिं यदि कश्चित् पिटको भवति गद्धः भवेत्, तदा दीर्घरोगी स्यात्। यदि यथाकथाश्चित् कश्चिद् रोगो भवेत् तदा स दीर्घकाठं नोन्छियेत । किश्च (कियत्) तदीर्घत्वमिति चद्, यावत् फळान्तरसिद्धिस्तावदिति त्रूमः । अनेन फळान्तरसिद्धिपर्यन्तत्वं दीर्घत्वमित्यर्थं उक्तो भवति। किश्च कमठानित्यपात्रता तथा स्यात्। कमछाया नित्यपात्रं, पात्रनित्यत्वं नाम फळान्तरसिद्धिपर्यन्तत्वमत्रापि द्रष्टन्यम् । फळान्तरं च योषिद्धोगक्कत्त्वम् । तत्रापि नित्यत्वं द्रष्टव्यम् । कमळानित्यपात्रतयेति तृतीया सद्दाये । नित्यसिद्धतयेति प्रकृत्या तृतीया। अयं वैरिभक्षश्च चिरात्र स्यात् । अस्य तु न भावक्तपफळत्वम् । तेन कमळापात्रत्वस्यानन्तरं योषिद्धोगक्कत्त्वं फळत्वेनोक्ततम् । वैरिभक्षश्च वैरिणां भक्षः, न वैरिभिरस्य भक्षः। एतदुक्तं भवति — द्दनुगतः पिटको यावज्जन्मसिद्धः

१. 'नसमय' घ. पाठः.

कस्याचिद् भवेच्चेत्, तर्हि स नित्यरोगी स्यात् । रोगो नित्यश्चेत् श्रीमान् भवेत्। तत्र विशेषः — स्वयं प्रवृत्ति विना दैववशादेव श्रीमत्ता, वैरिद्रोहश्च सर्वदा वर्तेत । श्रीमत्ताया अपि यद्यनित्यता, नित्यं श्लीभोगकृत् स्यात् । तथा च क्रमेणैतत् सर्वं फलजातं स्यात् । तस्या(स्ति? स्य) सर्वस्य फलजातस्य पिटकदर्शने हृदयपरिस्फूर्तेर्वह्वी बहुतरा फलप्रमा स्यादिति ॥ ४४, ४५॥

क्राणिमा यदि तत्र स्याद् विच्छेदः सन्ततेर्भवेत्। श्रियो वा विच्युतिः साक्षात् स्वसुतान्तिकविक्षयः॥ ४६॥

अयमर्थः — तत्र इनौ यदि कृष्णिमा स्यात् ; कृष्णवर्णः स्यादित्यर्थः, तिर्हं सन्ततेविंच्छेदो मवेत् । किञ्च, श्रियो विच्युतिश्च । श्रियः छक्ष्म्याः सकाशादस्य विच्युतिः विभ्रंशः । तत्कटाक्षपातामावेन विभृतिविभन्नः स्यादित्यर्थः । किञ्च, स्वसुतान्तिके विक्षयश्च । आत्मनः सुताया अन्तिक इति व्याख्येयं; न सुतस्येति ॥ ४६ ॥

तद्भस्तात् पुनर्यस्य प्रोन्नतिर्वहुवर्तनी । महिला नाम तद्धेतोर्म्यतिमाप्नोति विस्तृताम् ॥ ४७॥

यस्य पुनस्तदधस्तात् तस्य हनुप्रदेशस्य ध्रधस्तादधःप्रदेश इत्यर्थः, बहुवर्तनी बहुमार्गा प्रोन्नतिर्दश्यते, तस्य विस्तृता पुत्रपौत्रभार्यादिमरणस्हिता, मृतिः स्यात् । एतदुक्तं भवति — हनुप्रदेशादधस्ताद् या महिला नाम प्रोन्नतिर्दश्यते कुहचित् पुण्यवित बहुपापे पुरुषे स्त्रीशरीरे वा तस्य प्रथमं पुण्यफलात् पुत्रपौत्रभार्यादिलक्षणादनुमृतादनुमृयमाना बाव्यवधानेन तत्सर्विनाशः प्रोन्मिषतीति ॥ ४७॥

गडुः कपोलसंलग्ना धवलाकृतिराञ्जिता। मृतिमेव स्वपुत्राणां स्वधनस्यापि सूत्रयेत्॥ ४८॥

अस्यार्थः — या कपोळतळयोर्गेड्डः पिटकापरपर्याया येषां केषाश्चिद-वमतमतीनां स्त्रीपुरुषाणां द्वयते सा मृतिं स्वपुत्राणां स्चयेत् , स्वधनस्यापि। अत्र मृतिश्च्दो यद्यपि न धननाशे साश्चाद् वर्तते, तथापि प्राणिनाशे यो नाशो विशेषणतयानुवर्ततेऽस्य सर्वत्रानुगमोऽस्त्येवेति न किन्चित्। अत्र धवळाकारत्वेन विशेषणेनान्यस्मात् कृष्णवामः पिटकाविशेषो जायेतेति । तत्र श्रस्करादीनां ये तालुम्ले पिटकाः कृष्णघामानः सम्मान्यन्ते, द्रयन्ते च सक्तमांग ततोऽपि न्यावृत्तिसिद्धिः। अञ्जितेति कपोलतलेन स्पष्टमस्पष्टं वा यथा संसक्ता भवति तथा दश्यमानेत्यर्थः॥ ४८ ।

अञ्चव कश्चिद् गडुः कल्माषवर्णः केषाञ्चिदस्ति । तल्लक्षणं फलं च नाम्ना सह

गडुः कल्माषवर्णश्चेन्नीरोमा स्यात् प्रशस्यते। स्त्रीणां विरागहेतुश्च सुवृत्त्युत्पाद्कश्च सः ॥ ४९॥

अत्र वृत्युत्पादक इति पाठे सुवृत्युत्पादकः स इति पठितन्यम् । यदि कपोलतल एव कल्माषवर्णः गडुः स्यात् स नीरोमा। पूर्वोक्तायास्तु गडोरतो विशेषः। नाम च कल्माषवर्ण इति । फलं प्रशस्यत इति । फला न्तरं — स्त्रीणां विरागहेतुरिति । हेतुशब्देन कर्मतोक्ता । कर्मणो हि हेतुत्वं प्रसिद्धम् । अत एव हि कारकत्वम् । सुवृत्युत्पादक इति । सुवृत्तिशब्देन सुवृत्तिहेतुः पुत्र उच्यते । सुवृत्तिरिति शोभना वृत्तिः समाचार इति यावत्। तेन हि धर्माख्येन पुत्र उत्पद्यते। अतः सुवृत्तिशब्देन पुत्र उच्यते । त(मु १ दु)त्पादक इति फलद्वयम् । आद्यं तु फलं व्यापि, फलद्वयं तु कचित् स्थिरमस्थिरं च दृश्यते ॥ ४९॥

अन्नेव रेखाः काश्वन दश्यन्ते, तासां लक्षणं नाम्ना फलं च कथयति । तत्र काषि-म्नासाकपोछयोक्सयत्र व्याप्य तिष्ठन्ती दत्यते, तल्लक्षणनामफलानि कथयति —

नासाकपोलयोगी तु संस्कृतिर्देश्यते चणाम्। रेखा तया जगत् सर्वे शत्रुभागे प्रतिष्ठति ॥ ५०॥

बस्यार्थः — या नासाकपोलयोक्तमयत्र, ते सम्बध्येत्यर्थः , कपोल नासे व्याप्य या रेखा दृश्यते केषाश्चित्, तेषां संस्कृतिसञ्ज्ञया तया सर्वमेव जगच्छत्रुमार्गे भवेत् । एतदुक्तं भवति — कचित् कपोलनासे व्याप्य तिष्ठन्ती संस्कृतिर्नाम रेखा सम्भवति । तया तेषां सर्वमपि जगच्छत्रुत्वे सुच्येत । तत्र कपोलतलयोनीसापुटबहिर्भागे च रक्तविन्द्राकाराणि चिह्नानि निर्देतुकानि सहेतुकानि वा स्युः । तत्रैषा रेखा उक्तफलायोक्तलक्षणा समुहसतीति ॥ ५० ॥

अत्रैव नयनोन्मुसी काचन रेखा समुद्धसति, तां लक्षयति संझानामफलक्षनपूर्वकं—

<sup>्</sup>र 'वें ज' ह. पाठः. २. 'वें क. इ. पाठः.

## या चक्षुरुन्मुखी विद्यां कपोलस्था प्रयच्छति । ललिता विदिता साक्षाच्छ्रियमायुश्च वर्षयेत्॥ ५१ ॥

या पुनः कपोलस्या रेखा, सा विद्यां प्रयच्छति । कीद्योति । चक्षुक्रमुखी चक्षुः प्रति शिर उद्ध्य गच्छन्तीव भासमाना । नामा च लिलतेति विदिता विज्ञाता । किञ्च, श्रियमायुश्च वर्षयेत् इयमायुःश्रियो- वृद्धिमि स्चयति , न केवलं विद्यां प्रयच्छति । एतदुक्तं भवति एषा रखा पूर्वमविद्यमानां विद्यां प्रयच्छति भाविनीं स्चयति, आयुः श्रियं च पूर्वासिद्धे अपि वर्षयति, तयोभीविवर्धनं स्चयतीति फलनामलक्षणकथनं सिद्धम् ॥ ५१ ॥

काचित् पुनर्नासापुरादारभ्य नयनान्तं गच्छति । तां संज्ञाफलकथनपूर्वकं लक्ष्यति — या पुनर्नासिकारन्ध्रद्वारादारभ्य नेत्रयोः । अन्तं गच्छति कल्याणीं तां विदुस्तत्फलामपि ॥ ५२॥

या पुनर्नासिकारन्ध्रद्वारादारभ्य नेत्रयोरन्यतरस्यान्तं गच्छति, नासिकारन्ध्रद्वारश्च्देन नासिकारन्ध्रसिक्विष्ठच्यते, तस्मादेकस्मादारभ्येकं नयनान्तमुभयस्मादुभयं वा गच्छति, तां कल्याणीं विदुः। तत्फलां च तत् कल्याणं फलं यस्याः सा तथोक्ता, ताद्वशीं च विदुः। अयं भावः— यदि नासिकापुटयोरेकस्मादारभ्येकं नयनान्तं काचिद् रेखा गच्छति, जभयस्मादुभयं वा रेखाद्वयं, तिर्दे तयो रेखयोस्तस्याश्च रेखायाः कल्या-णीति नाम। तद्वतः पुरुषस्य श्चिया वा कल्याणमेन च फलमिति ॥ ५२॥

या पुनस्तस्मादेव नासाद्वारद्वयादारभ्य कर्णमूलद्वयं गच्छति, तत्फकं रुक्षणं च कथ-यति संज्ञां च

या न।सामूलमारभ्य कर्णमूलं तु गच्छति। कर्णिकेति प्रसिद्धा सा श्रियमायुश्च सूचयेत्॥५३॥

या पुनर्नासाम् कं कर्णं च व्याप्यां विच्छेदेन तिष्ठति सा कर्णिकेति शास्त्र प्रसादायुक्ष । इदं तार्ल्यं — कर्णिकाख्या रेखा आयुः पूर्वभागभाविनीं श्रियं स्चयेत्, उत्तरकालभावि

१. 'द्ध', २. 'ति । आयुः' ख. पाठः ३. 'कास' ङ पाठः ४. 'द्वारादा' इ. <sup>घ</sup>. पाठः.

चायुः । तदा न श्रीठेशतोऽप्यनुवर्तते । अनेन आयुः श्रीश्रोते — फठ-द्वयमेककालमिति कृत्वा केषाश्चित् व्याभेचारकथनमनवकाशम् ॥ ५३॥

या पुनिश्चवुद्धस्थकाद रभ्यानेत्रं वर्तते रेखा, तां पूर्वप्रकारेण लक्षयति —

या पुनश्चिबुकं नेत्रसन्धि चापि व्यवस्थिता। व्याप्येव सा व्याप्यवृत्तिः प्रसिद्धिः फलमीर्यते॥५४॥

अस्यार्थः — या चिबुकनेत्रयोरन्तरा सन्धिद्धयं च व्याप्य तिष्ठति व्याप्येव च तिष्ठति, सा व्याप्यवृत्तिर्नाम । सा स्वधिमंभूतस्य पुरुषस्य प्रसिद्धिं स्चयेत् । फलान्तरमाह — ईर्यत इति । ईर्यते प्रेयंत इत्यर्थः । इदमत्र तार्ल्यम् — अनया सम्पन्नस्य पुरुषस्य प्रसिद्धिरतीच स्यात् । न केवलं सैव, किन्तु तदैव कस्यचित् प्रेष्यता च स्यात् । न च प्रेष्यता गुरुप्रेष्यता येनादोषः स्यात् , अपितु राजादिप्रेष्यतेव । यदि वा निकृष्ट-प्रेष्यता । तेन प्रशस्तिम्लबहुगुणवन्त्वं, प्रेष्यताम्लबहुदोषवन्त्वं चोभयमेकदैव स्यादिति ॥ ५४ ॥

शिषगताः परुषाश्चेद् रेखाः सर्वास्तथा मृतिः स्यात् तु। लवणादिलेखानिष्ठाः भूराः स्वल्पाकृतिप्रधानास्ते ॥ ५५ ॥

याः पुनः शिशगताः, शिशं नाम नासाधाभागः तत्रस्थाः, परुषाः स्पर्शे सित, रेखाः स्युः सर्वाः। यद्येवं तथा सित अचिरान्मृतिः स्यात् पुरुषस्य । तुरवधारणे । एवं श्लीणाम् । पुरुषाणां चेत् फठविश्लेषमाह — ठवणादिठेह्यनिष्ठा इत्यादिना । ठवणग्रहणेनाम्ठतत्परता ठक्ष्यते । तदनेन यद्यम्ठं ठेद्यवस्तु मस्त्वादि तिन्नष्ठा इत्युक्तं भवित । किञ्च कृराश्च ते भवन्ति । किञ्च स्वल्पाकृतिप्रधानाश्च भवन्ति । स्वल्पेव सुतरामल्पेव आकृतिस्तेषां, सैव प्रधानं तेषां नान्या विद्याद्या भाववृत्तयः । तेन स्वल्पाकृति-प्रधाना इत्युक्तम् । स्वल्पा आकृतिः प्रधानं येपामिति विग्रहः । इदमन्नाकृतं — श्लीणां पुरुषाणां च शिप्रस्था रेखाः किचत् कचिद्दश्यन्ते । ताश्च परुषाः श्रव्हणाश्च । तत्र परुपाश्चेत् , तत्रापि श्लीणां चेदाद्यं फठम् । पुरुषाणां चेदविशेषं फठजातिमिति । तासां च रेखाणां परुषा इति नामिति द्रष्टव्यं परुषश्चव्दस्य विशेषंणसमर्पकत्वेऽपि ॥ ५५ ॥

१. 'गस्थः, त' इ. पाठः. २. 'पश्चरणाश्च । तत्र', ३. 'षस' घ. पाठः

इदानीं श्रभणानां रेखाणां तद्गतानामपि लक्षणमाइ —

श्वक्षणाश्चेद् रमणीयाख्याः कामिन्यः स्युः स्त्रियस्तथा । पुरुषाश्चेद् युतास्ताभिः कामिनः स्युनं संशयः ॥ ५६॥

श्रृक्षणाश्चेत् ता रेखाः, तत्रापि स्त्रीणां चेत्, ताः कामिन्यः द्रुः, रमणीयास्याभिस्ताभी रेखाभिः । कामिन्य इत्यनेन काममोगरत्या विश्वि-ष्टतादिरुच्येत कामिन इत्यनेनापि । उभयग्रहणेन जायापितत्वयोगे स्निपु-रुषयोग्दमयोरिप एति स्वाप्ति परस्परास्थाबन्धः सूचितः । पुरुषाश्चेत् ताभिर्युताः कामिनः स्युः । अस्य लक्षणस्योभयत्रैकत्वाय पुरुषगतत्वेऽपि रमणीयाख्यत्वं द्रष्टव्यं रेखाणाम् । न संश्चय इत्यनेन तद् द्रद्यित ॥ ५६॥

तत्र नासामुखा यास्तु द्वित्रा रेखाः समुद्गताः। तास्तु धन्या इति प्रोक्ताः फलमासां धनोद्भवः॥५७॥

याः पुनर्नासामुखाः, नासायां मुखानि यासां तास्तथोक्ताः । द्वित्राश्च द्वित्रिसङ्ख्या रेखाः समुद्रतास्ता धन्या इति प्रोक्ताः । धन्या इति संज्ञां प्रत्येकं विधीयमानां सर्वजनहृदयेषु स्मारयन्त्यो धनलामसमुद्भवहेतु स्ता-स्तन्मात्रहेतु स्ता श्रेट्यर्थः ॥ ५७॥

किञ्च, अत्र वर्णविशेषसंस्पृष्टाः समुन्नतभागाध विद्यन्ते । तत्फलादि कथयति —

मध्ये शिप्रस्य चेत् साक्षादुन्नतिर्धवलाकृतिः। विशिष्टमर्थजातं सा प्रयच्छति शुभे जने ॥५८॥

यदि शिप्रदेशे मध्यस्याने धवलाकृतिः काचित् समुन्नतिर्भवेत्, तत्र धवलाकृतिरिति नाम च विशेषणं च । फलमर्थसमुद्भवः ॥ ५८॥

तत्रैव भागयोर्थदि समुन्नतो भागो सम्भवतस्तयोर्छक्षणादि दर्शयति —

पार्श्वयोधिद तौ भागौ ताहशी मधुरस्फुटौ। स्यातां चेद् दीधिनिद्रा स्यानमूत्रितं च भवेत्रिशि ॥ ५९॥

तत्रैव शिप्रदेशे या समुन्नतिर्मध्यगतोक्ता, तत्पार्श्वयोर्थिद चेत् तौ भागौ तादशौ समुन्नतौ सम्भवतस्तिर्द्द तौ नामतो मधुरस्फुटौ । मधुरो दक्षिणभागः । स्फुटो वामभागः । तयोर्दक्षिणस्य दीर्घनिद्रा फलम् । दीर्घा

<sup>9. &#</sup>x27;विष्ट' ख. पाठः. २. 'ति: संभवे' क. ख. घ. पाठः. ३. 'षं च' ख. इ. पाठः.

निद्रा दीर्घनिद्रा, न सृतिः । निद्राया दीर्घत्वं नाम ताडने पि अप्रवोध-कारित्वम् । वामस्य निशि सृत्रितं फलम् । निशि स्वापे सृत्रितम् । अज्ञात्वा निजकर्तव्यं यद्दच्छयैव सृत्रणादि भवतीति ॥ ५९ ॥

उत्तरोष्ठगता या तु समुन्नतिष्दाहृत।। तस्याः संज्ञा मलिष्ठेति फलं वदनगन्धिता॥ ६०॥

भस्यार्थः — उत्तरोष्ठगता काचित् समुन्नतिः स्याचेत् , या उदा-हता ऊर्ध्वमाहितेव भाति, वदनकुहरादुदानीतेव भातीत्यर्थः, तस्याः संज्ञा मिलेष्ठेति सुगमम् । फलमाह — वदनगन्धितेति । वदनस्य गन्धिता गन्धयुक्तता, दुर्गन्धितेति यावत् ॥ ६० ॥

अधरोष्टगता या तु समुन्नतिरुदीक्ष्यते । प्रेष्ठेति नाम तस्यास्तु फलं कृमिविहिंसनम् ॥ ६१ ॥

या पुनरधरोष्ठगता समुन्नतिः उदीक्ष्यते । अनेनैतदुक्तम् — बोष्ठस्पृष्टा तत्तादात्म्यं प्रायेण भजमानापि समुन्नतिनिरीक्षितव्येति । तस्याः
प्रेष्ठेति नाम । फलं कृमिविद्दिंसनं — कृमिभिः प्राणिभिर्विद्दिंसनं विगृद्दतया
हिंसनम् । एतदुक्तं भवति — यस्य प्रेष्ठा नाम समुन्नतिस्तं तां वा तन्न
तत्र गृदतया स्थित्वा कृमयो विहिंसति । कृमिशन्देन च सर्पव्यतिरिक्तस्तादशः सर्वः प्राणिसमृहोऽभिषेयः ॥ ६१ ॥

यदि क्पोलचिबुकसन्निधौ समुन्नतिस्तां लक्षयति —

चितुकस्य कपोलस्य सन्धि काचिद् ध्रुवाकृतिः। समुन्नतिरलंकुर्यात् फलमायुःक्षयस्तदा॥ ६२॥

यदि कपोलिच क्रसन्तिथी काचित् समुन्नतिः सन्धिवन्ध नाकारेव समुद्भता स्यात्, तर्हि सा ध्रुवाकृतिर्नाम । तस्याः फलं तदा आयुःक्षयः । एत दुक्तं भवति — ध्रुवाकृतिः समुन्नतिर्यस्य खलु भवति, अनित्यत्वादियं यदा च भवति तदा असन्दिग्धैवास्य मृतिर्वाच्येति भागद्वयेऽपि समानेय-मिति द्रष्टव्यम् ॥ ६२ ॥

भाविनी यस्य संसिद्धिः स्फुरन्ती तस्य कर्णयोः। मूलतः प्रादुरुद्भूता रेखा चान्यवधानतः॥६३॥

१. 'तिः समुद्दीश्यते सम्यगुद्दीश्यते । अ' क. स. ह. पाठाः

एषोऽर्थः — यस्य भाविनी संसिद्धिः सम्यग्भृतस्य फलस्य सिद्धिः मुक्तिरिति यावत् , तस्य कर्णयोर्मूलतः समुद्रता स्फुरन्ती सम्भवेत् । धत्रापि समुन्निरिति द्रष्टव्यम् । किञ्च लक्षणान्तरमप्यस्तीत्याह — रेखा चान्यवधानत इति । अस्याः समुन्नतेरन्यवधानतो रेखा च तस्य सम्भ विष्यति, यस्य भाविनी संसिद्धिरित्यर्थः । एतदुक्तं भवति — फठानि हि दृष्टस्वर्गापवर्गलक्षणानि विविधानि । तेषु दृष्टस्य न सम्यक्त्वं तावद् दर्शनेनैवानित्यताया दृढत्वात् । दर्शनं हि करणजन्यं नित्यत्वं व्याप्नाति खस्य विषयस्य च । अतो दर्शनाद् दृष्टफलस्य सम्यक्तं नास्तीत्यवगम्यते । स्वर्गस्यापि न सम्यक्त्वं, जन्यत्वेनानित्यत्वात् उपचयापचयादिधर्मः वस्वेन च । यद्यपि स्वर्गस्य निरतिशयप्रीतिखेन उपचयादिधर्मवस्वं नास्ति, तथापि तदेवासिद्धम् । कर्मसाध्यत्वे, कर्मण उपचयापचयादिधर्मवत्वात् तस्साध्यस्यापि तथाप्रसङ्गात् । नतु मूर्तद्रव्यस्यैवोपचयापचयादिधमैवत्त्वं दृष्टं लोके । सत्यम् । तथाप्युपचयापचयादिशब्देन तारतम्यभेदा एवोच्यन्त इति न किञ्चिदेतत् । तस्मात् सम्यग्मृतफलत्वं मुक्तेः परिशिष्यते । ननु तस्या अपि साध्यत्वादनित्यत्वेन न सम्यक्त्वम् । न । साध्यत्वस्यैवासिद्धेः । न च कर्मणा ज्ञानेन वोभाभ्यां वा साध्यो मोश्च इति वाच्यम् । कर्मणोऽनि-त्यस्वादिरुक्षणस्यान्यत्र विनियुक्तस्वात् । किञ्च, नित्यमुक्तस्यात्मनः अमुक्तो-उहमिति भ्रमनिवृत्तिरेव चात्र गोक्षः । अतो मोक्षः साध्य इव, न साध्यः । अतो न कर्मणा साध्यत्वम्। नापि ज्ञानेन, ज्ञानस्य साधकत्वाभावात्, बोधकत्वस्यैव भावात् । बोधकत्वेन च न किञ्चित् साध्यं स्यात् । किन्तु किञ्चिन्निवृत्तमेव स्यात् । अतो न ज्ञानेन साध्यो मोक्षः । नाप्युभाभ्याम् , उक्तहेतुसमाहारादेव तदनु (स्था ? तथा)नात् । तस्मान्नापवर्गः साध्य इत्यनित्यत्वाभावेन सम्यक्त्वासिद्धिरिति ॥ ६३ ॥

इति स्कान्दशारीरके पञ्चमोऽभ्यायः ॥

१. 'दिश', २. 'न्न' घ. पाठः.

## अथ षष्ठोऽध्यायः।

एवं तावनमुखगतानां रेखाणां निम्नोन्नतभागानां च लक्षणानि सह संज्ञाफलाभ्यां कथितानि । अधुना तदन्तर्गतानां रेखानिम्नभागादीनां लक्षणादि दर्शयत्युत्तरेण सन्दर्भण —

या जिह्नामूलमारभ्य तदन्तं परिवर्तते । नाहीसंज्ञा तया विद्वान् शास्त्राणां शस्यते तथा ॥१॥

या जिह्नाम्लमारम्य जिह्नाया नालादेवारभ्य उत्थाय तस्या अन्तं यावत् परिवर्तते पारिन्यूना गच्छति, तया तद्वान् पुरुषो विद्वान् जायते । नच विद्वच्छन्दो रूढः किन्तु यौगिक इत्याह — शास्त्राणामिति । बहुवच-नेन नासावकशास्त्रवेदी, अपि तु बहूनि शास्त्राणि विजानातीति दर्शयति । किन्न शस्यते चासौ पुरुषः । यद्येषा योषितां स्यात् , तदा तासामुक्तलक्षण-मर्तृसम्बन्ध इत्यवगन्तन्यम् । नाडीति चास्या नामेति पृथग् योजना ॥ १॥

पार्श्वयोर्यदि तस्याश्चेद् रेखाद्वयमुदिक्ष्यते । अभिन्नेति तु तत् प्रोक्तं वर्णसङ्कर इष्यते ॥ २ ॥ असार्थः — तस्याः पार्श्वयोर्यदि चेद्, रेखाद्वयमुदीक्ष्यते, तत् तिर्हे अभिन्नेति प्रोक्तम् । वर्णसङ्करस्य फलम् ॥ २ ॥

शाखासहस्रं यदि चेत् तस्याः स्याद् बहुविस्तरम्। बहुभाषी ततः स स्यात् पुरुषः स्त्री बहुप्रजा॥३॥

**,**和华纳

यदि तस्या एव रेखायाः ग्राखासहस्रं स्यात्, तर्हि बहुविस्तरं नाम । अत्र विस्तरशब्दो यद्यपि शब्दप्रपञ्चवचनः, तथापि अर्थविस्तारमेव विक्त । तेन यौगिकमेतन्नाम घटते । सहस्रशब्दश्च बहुत्वमात्रवचनः सह-स्नाधिकमपि सङ्घ्याविशेषं विक्त । तत्फलं पुरुषस्य बहुभाषिता । स्नीणां तु बहुप्रजत्वम् । यद्यप्यत्र पृथक् फल्मुक्तं, तथाप्युभयत्रोभयमवगन्तव्यमिति रहस्यम् । किञ्च तर्हि फल्मेदकथनस्य प्रयोजनम् । उच्यते । रहस्यान्तरमप्यत्रास्ति । प्रजाशब्देन प्रजनयत्यनेनेति ब्युत्पत्त्या यद्योन्यन्त-द्रिशाङ्कलं गत्वा चतुरङ्गलं वा गत्वा अङ्गल्या स्पर्शनीयं रेतोविसर्गद्वारत्तया

श्थितं बीजम्तं रक्तवर्णं च, तदुच्यते । तत्र कथं बहुत्वमिति चेदुच्यते । बहुत्वं नाम पृथुत्वम् । तथाच पृथुत्वेनोत्पादनैव्यापारेऽपि सुरताख्ये तद्वैतिनीनां स्त्रीणां भोगपारवश्यात् क्षिप्रं क्षिप्रमेव रति (वच्छ ? वि-च्छि)तिः क्षित्रं क्षित्रमेव रत्यारम्भश्च । तत्रापि पृथुलिङ्गपुरुषसम्बन्धे विशेषतस्तथा स्यात् । लिङ्गविषद्दनेन हि तस्य योन्यन्तर्गत्वस्तुनश्चलने सति समाधिगता परमनिर्वृतिरिति स्त्रीणां मनासि कोऽपि त्रोडजुम्भमाणः पुरुषान् सुखयति । स एव हि लोके स्नीणां सौ-भाग्यमित्युच्यते बहिः कमनीयताकारेण परिणममानः । किञ्च, तत्पृथु-त्वाभावे पुरुषाणां लिङ्गविषद्भनासत्त्वेन विकारो नोज्जूम्भते । अतः स्व-निर्वृतिमात्रमेव फिळिष्यिति । न स्नीनिर्वृतिसाहित्याभावेन परमा निर्वृतिः । उभयनिर्द्वतिसाहित्ये ह्युभयोर्मनसि परमा निर्देतिः प्रोज्जूम्मते । अतस्त-त्रृथुत्वाभावे दौर्भाग्यमभ्यस्यते श्लीणां पुरुषैः । अतस्तत्रृथुत्वमावश्यकं वीजगतं, नरस्री जगत(?) पृथुत्वेन पुरुषाणां स्त्रीणां च भोगसुखसम्भवात् । ततः सौभाग्यं तासां चेत् तिई पुरुषाणां तत् कुत इति विविक्षितन्यमिति चेदत्र ब्र्मः । तत्रापि लिङ्गगतं गुणसाकल्यमिति । किं तदिति चेद् ब्र्मः । बीजपात्रं तावनमूलाधारादधःस्थितं लिङ्गाधारतया स्थितं च उपयुक्तसर्वरस-सारसम्भारभारपात्रं सम्भाव्यम् । पुनस्रव्णः क्रिष्टो झर्झरः स्विन्नो विक्केद-विश्विणिः प्रस्वेदनः प्रतिक्षणप्रोज्जुम्भणविक्किनः प्रतिक्षणविच्छेदनविच्छिन्नश्च पुरुषकेतु में (?) सम्भाव्यते । पार्थवं चापेक्ष्यते । तत्र विशेषोऽस्ति । चतुर्धा योषितश्चतुर्धा पुरुषाश्च । कल्याण्यः कमनीयाः प्रस्वेदना वार्ति-क्यश्च । पुरुषाश्च गन्धका लोलटाः परुषा धवलाङ्गाश्च । तत्र कल्याणीनां मांसलोऽल्परोमा, पृथुर्बहुविस्तारभाक् , दीर्घविस्तृतयोनिर्ध्वजस्रंसनस्व-भावस्तद्वामकरतलपरिमितसुषिरो लक्षणभागः। तासां तेनानेन लक्षण-भागेन योन्याख्येन यथावत् संयोगयोग्यो गन्धकाख्यानां पुरुषाणां पुरुषध्वजः । याः पुनः कमनीयाख्याः स्त्रियो जानुलम्बिकेशपाशाः, लब्द-**ब्**गुर्टीदीर्घस्व प्पष्टथ्व ब्गुलिमनोहरा रक्तोन्नतनखशोभाः पृथुगुल्फाः नीरोम-जहाः, तद्वामेतरस्वलपदण्डाः, अदृश्यमानास्थिबन्धास्तादशतत्सन्धिबन्धाः,

१. 'ना' ख. इ. पाठः. २. 'द्वृत्तीनां' ख., 'ब्राफीनां' इ. पाठः. ३. 'पि कोऽपि वि' ख. इ., 'पि कोपितो वि' च. पाठः. ४. 'हि श्लीणां लोकै: सी', ५. 'तद्वत्प' इ. पाठः. ६. 'की' इ. पाठः.

नित्यमुकुलायमानकुन्तलावलीमण्डिताननाः दीर्घबाहुपाशाः, तदङ्कलीषु स्पर्श-सुखमुद्भावयत्सु भूयो भूयस्तनिम्नानुमूयमानया स्त्रिग्धतया समं परिरम्भे-बाहुपाशसमुह्रसत्पुलकमुकुलतया पुरुषमनोविकारमनभ्यस्तानुभवत्वेऽप्युत्पा-दयन्तः, कुमारभावेऽपि प्रोद्धासमानस्तनमुकुलाः विशेवतो मुखबाहुमूल-स्तनकरतलज्ञचनपृष्ठांसोरुजङ्वापादतलेषु अङ्गुलीषु चँ पाणिपादयोः स्निग्धाः क्वः, सुस्तिग्धक्रष्णमनोहरतरदृष्टिपाताः, नित्यस्मेराधरदेशाश्च । तासां स्ववद-नक्रहरविवरसमानः स्निग्धमांसलमस्णः, खचितस्निग्धरोमप्रचुरः, प्रस्निग्ध-स्पर्शः, प्रस्वेदनश्च, विस्तारभूमागः, समुन्नतो, नाभिदेशमारभ्य प्रज्वित-निजोपान्तः, कनकवर्णो जघनदेशः । तासां लोलटैः पुरुषेरालिङ्गनादौ रत्युपचारे योग्यता । तिल्लङ्गेन च सुरतसमये समस्तगुणभाजनतया परम-परमा निर्वृतिश्च भवेत् । तासां तेषां च संयोगे यथाबुद्धिच्यवस्थं यथेच्छं च रतिविच्छेदः । प्रस्वेदनाः पुनरनवरतप्रस्वेदयुक्ताः सर्वाङ्गेषु, विशेषतश्च योनिदेशे, बाह्याभ्यन्तरयोभीगयोबीहुमूलयोक्तरमूलयोनीसाधोदेशे, किं-बहुना ठठाटादन्यत्र सर्वत्र पुरुषसम्बन्धमात्रावस्थायां विशेषतश्च रत्यव-स्थायां प्रस्वेदनाः प्रस्विन्नशरीराः । तासां परुषैः पुरुषैः सम्बन्धयोग्यता । तथा सति च तासामुक्तदोषनिराकरणमपि यथाकथित्रव स्यात् । सर्वथा तैरेव तासां सम्बन्धः । अन्यथा तासां कदाचिदपि न परिपूर्तिः स्यादिति तैः सम्बन्धोऽवरयकर्तव्यः । वार्तिकीनां पुनः सर्वप्रवृत्तिशीर्टानां, निरन्तरं पापप्रवृत्तियुक्तानां च प्रतिपुरुषचलुद्धीनां, कुत्रापि रतिमलभमानानामप रिपूरणवैशात् सर्वदा दग्धदेन्दह्यमानहृदयानां, योनिदेशे प्रस्विन्नगात्र-यष्टीनां, सर्वदा संक्षुच्यमनोवृत्तीनां, समरसिकजनप्रदेषिणीनां नामिदेशा-दारम्याजघनं निम्नशरीरस्थितीनां, सुमनोहरसुन्दरवर्णविशेपाभिन्यञ्जकशरी-रविनिवेशयुक्तानां, धवलाङ्गेरेव पुरुषेः सम्बन्धयोग्यता । तदैव तासां सम्भो-गपरिपूरणात् । यद्येवं, तर्हि ते पुरुषाः कीद्दशाः । त्रूमः । ये सुरिभद्रव्यवस्तु -लम्पटमनसः, स्वच्छकान्तयो, मांसलगात्राः, पृथुदीर्घगात्राश्च, स्फुरितसुखदो-र्मूलाः, अल्परोम्युक्ताः, दशैनश्रवणस्पर्शनादिसमुदीयमानसन्ततसमाद्रीकृतै-

'भ्य नघनान्तिन' क. पाठः ९. 'तिनिजालि' ख. पाडः.

 <sup>&#</sup>x27;জি' অ. 'ঌিল' ছ. पाठः २. 'म्भवा बा', ३. 'पपाद' क. पाठः.
 'बा' ख. पाठः ५. 'र' অ. पाठः, ६. 'लनात् नि' ভ. पाठः. ७. 'था',

लिङ्गावृतयः प्रायशः स्पर्शनादौ सर्वस्त्रीणां समाद्रीकृतनिजलिङ्गसन्निधिपद-देशाश्व, ते गन्धकाः । ये पुनः

> सुविशदनखदन्तपाणिपादाः प्रथिततराः परिवृत्तनेत्रचाराः । चिरपरिचयळव्यचारुरागाः कथितकथामधुराश्च छोळटास्ते ॥

ये पुनः स्वर्गेऽपि निःस्प्रहाः, खरस्पर्शवस्तुन्यपि निःस्प्रहाः, रमणी-यासु क्वीष्वप्यविरताः, स्वदारनिःस्पृहाश्च, सर्वास्विप कामिनीषु सक्तास्त-दनभिमताः, खरस्त्रीरागविषयास्तास्वसक्ताः, पृथुजङ्गाः, ग्रुष्कगात्राः पृथुल-नयनाः, पृथुरोमभाजः, स्वल्पळलाटाः, जर्जरायमाणकर्णमूळास्ते परुषाः । ये पुनः ग्रुभदर्शनाः, अन्तनीरसाः मिलनगात्रनिःस्पृहाः, स्वच्छगात्रमधुर-कँदुरूढरागाः, मधुरवचनाः, निर्देषाः, स्नानविमुखास्ते भवठाङ्गाः पुरुषाः । एतासां योषितामेतैः पुरुषैः सम्बन्धो गुणगणपूर्णता नाम । एतामिश्र स्त्रीभिर्यथायोगं सम्बन्धः । पुरुषाणामपि गुणसाकर्यं, यिङ्किनतं गुण-साकल्यमित्युक्तम् । तथाच प्रजनयत्यनेनेति व्युत्पत्त्या पुरुषिङ्गमपि प्रजाशब्दोक्तम् । तत्र बहुशब्देन गुणसाकल्यमेवोक्तम् । स्नीपक्षे गुणसा कल्यं पृथुत्वं च । पुरुषपक्षे पृथुत्वं नात्यन्तमपेक्षितम् । किञ्च, कासा-श्चित् **कीणामन्तर्देन्दद्यमानमाराग्नीनां, बहुलक्कमिकण्डूयमानयोनिभा**-गोनां, तदन्तरुदीपितकामकण्डूतीनां, पृथुिकङ्गैः पुरुषेः सह सम्बन्धेऽपि परिवर्तमाने, तिलक्षाविषद्देने सति कण्डूतिविगमनात् सुखलाभो भवति इति पृथुत्वमपेक्षितमेव वा कुद्दचिदिति बहुप्रजत्वमुक्तं युक्तम् । बहुभा-षित्वं चोभयत्रेति व्याख्यातम् ॥ ३ ॥

स्फुटास्तु रेखा जिह्नायां भागश्चापि समुन्नतः। रागितां सूचयन्त्येव प्रकाशाख्याः सितश्च सः॥४॥

याः पुनर्जिह्वायां प्रकाशाख्या रेखाः, किं तल्लक्षणिमिति चेदाह्-याः स्फुटाकारास्ताः प्रकाशाख्याः । यः समुन्नतो भागः स सितास्यः ।

१. 'पि स्पृ' स्व पाडाः २. 'वि' ड. पाठः. ३. 'मकुटरू' घ. पाडाः ४. 'दृह्य' क. घ पाठः.

ता रेखाः स सिताल्यो भागश्च पुरुषाणां स्त्रीणां च यथाक्रमं रागितां सूचयन्ति । यदि श्लीणां रेखाः प्रकाशाल्याश्च न केवलं, समुन्नतो भागः सिताल्यः, तिहैं रागितां सूचयन्त्येव । यदि च पुरुषाणां समुन्नतो भागः सिताल्यश्च न केवलं, प्रकाशाख्या रेखा एव, तर्हि सूचयन्त्येव रागिता-मिति उश्वणद्वयसम्बन्धे फलावधारणाय एवकार इति ॥ ४॥

तन्नैव चोध्वरेखायाः सम्भवो यदि नान्यतः। वचनेनैव जीवन्ति ब्राह्मणाश्चेत् पृथक् पृथक् ॥ ५॥

जिह्वायामेव चेद्ध्वरेखायाः सम्भवः सत्ता, नान्यतः पाणिपादत-लयोर्जलाटे च, तर्हि वचनेनैव ते जीवन्ति नान्यैर्वृत्तिसाधनैः किश्वन कु-त्यमस्ति, यदि ते नाह्यणाः । यदि ते पृथग् नाह्यण्यात्, तर्हि फलमपि पृथगन्यदेव ॥ ५ ॥

किं तदिति चेद् उच्यते -

पालनं ऋयवृत्तिर्वा द्विजसेयनमित्यदः। यदात्मनः स्वतः सिद्धं तदेव फलमिष्यते ॥ ६॥

सुगमम् । वाशन्दश्यार्थः ॥ ६ ॥

सर्वत्रापि चेद्रध्वेरेखा तर्हि कि फलमिति चेदत्र त्रूम इस्याह —

यद्यन्मनःसन्निहितमिष्टं वा बुद्धिगोचरः। तत् सर्वे सततं सिध्येदिति राङ्करशासनम्॥ ७॥

वद्यक्वरेखा सर्वत्र, स्यादित्यध्याहारः, तर्दि तद्भतः पुरुषस्य श्चिया वा यद्यन्मनःसिबिदितं बुद्ध्युपारूढं, यद्येतन्मम सम्पद्यते तर्हि सुखी भवि-ध्यामीति, तत् सततं सिध्येत् । यश्रेष्टं न बुद्ध्युपारूढं, तदपि सततं सिध्येत्। यच धीगोचरः धियः गोचरः विषयः तदपि सततं सिध्येत्। एतदुक्तं भवति — त्रिविधोऽस्ति विषयः प्रैल्यातः । कश्चित्रित्यध्यातत्वाद् बुद्धि-सन्निहितो भवति, सर्वदा स कालापेक्षां विना सिध्येत् । कश्चिदिष्टः सोऽपि तथैव सिध्येत् कदाचिद्प्यज्ञातः । कश्चित् धीगोचरः ज्ञातमात्रः सोऽपि तथैव सिध्येत् । यदि सिद्धे सति पुरुषागां स्त्रीणां वा इष्टप्राप्तिमनिष्टपरि-हारं वा कुर्यात्, साधनं चेत्, साध्यं चेत्, सुखं दुःखनिवृत्तिर्वा स्या-दिति । नात्र वर्णनियमोऽपीत्यवगन्तव्यय् ॥ ७ ॥

१. 'त्। एत' स. पाठः. १. 'प्राख्यः क' ख. इ. पाठः. ३. 'ति का', ४.

यदि सा पादतलगा साम्राज्यं सूचयेद् ध्रुषम्। रेखात्रयोपबद्धा चेन्निरूढा मूलतोऽप्यंसौ ॥ ८॥

सा ऊर्ध्वरेखा पादतलगा भवेत्, तत्रापि रेखात्रयोपणडा रेखान्त्रयेण उपबद्धा म्लेऽनुबद्धा, म्ला मूले निरुद्धा निरुद्धा म्लेऽनुबद्धा, म्ला मूले निरुद्धा निरुद्धा म्ला असी चेत् स्यात्, तिई साम्राज्यं स्चयेत्। किन्न न केवलं स्चनमात्रं, किन्तु हृदं स्चयित। एतदुक्तं भवित — म्ला रेखात्रयेणं पादतलम्लादेवारम्य रेखात्रयेण प्रेक्षकस्य दक्षिणभागगतेन रेखाद्धयेन वामभागगतया चैकया रेखया इति त्रयेणानुबद्धा स्वयं च मूलतो निरुद्धा पादतलगता ऊर्ध्व- पुरस्सरा रेखा साम्राज्यं हृदं स्चयित यदि तद्योग्यः श्वित्रयेश्वत्। ब्राह्म- णादीनां तु तत्तज्जनमयोग्यं विशिष्टं फलमिमतं च सूचयतीति। यदि पुन- र्मध्यमां यावद् गच्छित, या पादतलमध्यगता निम्ना काचित् सिन्नवेश- पृतिः ततः पश्चादारच्धा, आरम्भेऽपि मूलमूतं गुणत्रयमवलम्ब्य प्रारच्धा, तिई साम्राज्यायोग्यानामिप साम्राज्यं हृदं सूचयतीत्यवगन्तच्यम् ॥८॥

या वा पाणिगता सा स्वादात्मरेखासमुद्भवा । सा लोकं परपूर्वे च सूचयेन्मध्यमां गता ॥ ९॥

अयमर्थः — पाणिगता पाणितरुगता आत्मरेखासमुद्धवा मध्यमां गता च सा ऊर्ध्वरेखा। सापि परपूर्व होकं परहोकं होकादिहमणां सिद्धिमिति यावत्, सूचयति। किञ्च न केवहं परहोकसिद्धिं सूचयति, अपि तु इह्होकसिद्धिं च। इदमत्राकृतम् — आत्मरेखामूहादेवारम्य काचित् पाणितरुगता रेखा मध्यमां यावद् गच्छेत्, तिर्हि सा होकद्धयमस्य मावीति सूचयति। ननु होकद्धयमस्य सर्वया भावीति किमित्येषा सूचयति। उच्यते। नो होकद्धयमस्य सर्वया भावीति किमित्येषा सूचयति। उच्यते। होकशब्देन होकमोग्यं विशिष्टतरं फलजातमिभधीयते। तथाच न कोऽपि विरोधः प्राद्धमवत्। तत्र कथमुमयहोकसिद्धिरिति चेद्, त्रूमः। यथाकाहमायुर्वक्षणानुसारेण इह्होकफहानुभवः। तदनन्तरं प्राप्ते काहे पारहोकिकविशिष्टनिरितश्चयसुखसंसिद्धिः। तत्र न काहिनयमः, कर्मफहत्ये भानफहत्वे च यथाकर्म फलसम्यवात् ज्ञानफहत्वे नित्यत्वाच। ननु

क. 'खा. द. 'ण में' क पाठ:.

मोक्षमंप्येषा स्चयति चेत् किमिति मोक्षस्चनाय रेखान्तरमुदीरितम् । अत्र त्र्मः । इयं कर्मज्ञानफ्ठयोः स्चनेन साधारणत्वेन समुद्रता । रेखान्तरं तु मोक्षफठस्य स्चनेऽसाधारणं ठिक्कमिति नोभयोवैयर्थमिति कः शङ्काकठङ्कावकाशः ॥ ९ ॥

या नासान्तमवद्यस्य ललादान्तमृजुत्वतः। गच्छत्येषा परं लोकसूर्धरेखा तु दांसति॥ १०॥

या पुनर्नासान्तमवलम्ब्य ललाटान्तमृज्स्वतः ऋजुत्वेन उपलक्षिता गच्छिति, ललाटस्यवान्तमेषा ऊर्ध्वरेखा, सा तु परं लोकं मोक्षलक्षणं शंसित, स्चयतीत्यर्थः । इदमपरं मोक्षलक्षणित्यभ्युचयत्वेन न वैयर्थ्याशङ्का कार्या इत्यवगन्तव्यम् ॥ १० ॥

एवं तावत् प्रमङ्गात् स्थलान्तरगतानामूर्वरेखाणां लक्षणतद्भतिनशेषफलानि दार्धः तानि । अधुना प्रकृतामेव जिह्वानलगतरेखा असणादिचिन्यामनुवर्तमानस्तद्भतां काचनरेखां स्थयति —

काश्वनाच्या दहा मूले रेखा पृथुलसंस्थितिः। तया (सर्व)समृद्धिः स्यान्नाग्रं सा गच्छति धुवम् ॥११॥

अस्यार्थः — या पुनर्भूले दृढा पृथुला च यावँ जिजहाप्रमागच्छन्ती रेखा, सा काञ्चना नाम । तया स्त्रीपुरुषाणां सर्वसमृद्धिः स्यात् । सर्व-ग्रब्देनैतदाह — जीवद्धनमजीवद्धनं चेत्युभयसाधनम् । तत्राजीवद्धनं यत् काञ्चनादि तत् सुलभं सम्पाद्यम् । जीवद्धनं तु पृथादि यथाकथात्रिः द्येश्वया प्रवृत्त्यनुसारेण भवति, न सुलभसम्पाद्यमिति । या वा पृथुलसं-रिथितिः पृथुतरा संस्थितिः सम्यक् स्थितिरवगादता यस्यास्ताद्दशी रेखा, सापि एतदेव फलं प्रयच्छति । तस्या अपि नासाप्रगत्नाभावो लक्षणिवशे । पणतयावगन्तव्य इति । यदि वा, पृथुलसंस्थितिरिति पृवीक्तरेखाया एव विशेषणम् । नामगर्भतया रेखान्तरलक्षणमित्यवगन्तव्यम् ॥ ११ ॥

पार्श्वयोः संस्थिता या तु जिह्वाग्रे वर्तते कृतिः। तया विश्वारुयया विश्वनाशहेतुः स्वयं भवेत्॥ १२॥

१. 'मेवेषा सू' घ. पाठ:. २. 'नेन सा' क. पाठ:. ३. 'नो रे', ४. 'च जिह्ना' घ. पाठ:.

पा पुनर्जिह्वाचाः पार्श्वभागयोः संस्थिता सन्यग् विगाद्य स्थिता सम्यग् विगाद्य स्थिता सम्यग् पिरवर्तते सा विश्वाख्या रेखा। तया सर्वो ठोकः स्वयं विश्वनाश्चहेतुः स्यात्। अयं भावः — यदि जिह्वाभ्रे तस्याः पार्श्वभागयोविंगाद्य
स्थिता काचिद् रेखा धगुल्लस्ति, तिर्दि तस्या विश्वेति नाम। न नित्येयं
रेखा, किन्तु यस्य कस्यचिद् यदाकदाचिदियं भवत्यव। तदा सा स्वस्य
विनाशहेतुतां स्चयेत्। विश्वश्चेतं स्वकुठगुच्यते। तस्य नाशहेतुता।
नाशो नाम षह्वनथपात्रता। तद्वेतुंतां स्चयित। कथिनित चेत्, या खलु
स्वयं कलङ्कादिना, स्वनाशादिना, स्वलुद्धिभंशादिना, स्वपरदेशगमना,
दिना, स्वमरणादिना च स्वकुठानर्थपात्रता सम्भवति सेवात्र तद्वेतुताभिमता धामिहिता च। तामेषा रेखा स्चयतीति।। १२।।

तत्सिन्निषी पुनर्या तु वर्तते परिवर्तिका । पार्श्वयोः संस्थिता तस्याः फर्ल युद्धे पराजयः ॥ १३॥

या पुनः पार्श्वयोः संस्थिता सा परिवर्तिका नाम । यदि तत्सत्रिषो वर्तते, तश्चेय तथा गवेत् । तदा तस्याः फर्छ युद्धे पराष्ट्रयो नाम
या या प्रश्विरारम्यते तस्यां तस्यां नीर्यक्षयः । तथा च वीर्यनाश्चात् पठायनादि भवति । तद्गि परांजयशन्देनोन्यते । अत्र युद्धे पराजय इत्युक्तेरयमर्थः — क्षत्रियं प्रतीयमुक्तिः । क्षत्रियस्य चायुषप्रदरणगजवाजिरथपदातिचतुरङ्गश्चेतन्छत्रचामरादिठिक्षितं कठद्दाभिषेयं कर्म युद्धमित्युन्यते ।
तस्माचं पठायनादि वहिर्भृतं तदन्तर्गतमेव च वीर्यक्षयशब्दाभिषेयं दीनत्वं
पराजयशब्देनोन्यते इत्येवं सिद्धम् । यद्यपि चेवा रेखा दिजात्यादीनामणि सम्भवेत्र चेतत् फठं सम्भवति, तथापि तेषां युद्धशब्देन कठद्दमात्रं
ठश्वणीयम् । तस्मिन् पराजयश्च पराजयशब्देनाभिषय इति व्याख्येयम् ॥ १३॥

तत्र त्रिकोण(क)गता महिमानसुदीरयेत्।

या पुनस्तत्र जिह्वायां त्रिकोणतया गता रेखा, सा स्वाश्रयस्य भाविनं माहिमानसुदीरयेत् सूचयेत् । अत्र त्रिकोणगतेत्यत्र त्रिकोणाधि-

१. 'सावित व' घ. पाठः. २. 'तुत्रवतां', ३. 'तेत् ते' इ. पाठः. ४. 'खायनश' ख. पाठः. ५. 'स्व' घ. पाठः. ६. 'धानीय' ख. इ. पाठः.

गतेति पठितन्यम् । त्रिकोर्णतयाधिगतेति च न्यारुयेयम् । अधिगतिः अधि छपरि गतिः । पूर्वोक्तयोरप्रगतयो रेखयोरिति शेषः ।।

या मध्ये पार्श्वगा रेखा सापि विद्योतनीं प्रभाम् ॥ १४॥ अयमर्थः — या पुनर्जिह्वाया मध्येन पार्श्वगा नाम्ना अर्थतम, सा विद्योतनीं विभान्यमानां च प्रमां माबिनीं स्चयेत् ॥ १४॥

अत्र विशेषमाह —

विंशद्वत्सरमारभ्य यावत् पश्चाद्यतं गता । प्रभा संजायते पुंसां पार्श्वगाच्या यतः स्फुरेत् ॥ १५ ॥

यतो हेतोः पार्श्वगाख्या रेखा स्फुरेत् स्फुरित, ततः कारणात् पुंसां विश्वद्रत्सरपर्यन्तं वय भारम्य पञ्चाशद्वत्सरपर्यन्तं महती प्रभा विद्योतनि सञ्चायते। इदमत्र तात्पर्यम् — पार्श्वगाख्यया रेखया यस्य द्वि जिद्वा विराज्यते। ननु पार्श्वगाख्याया रेखायाः धत्तामात्रेण कथं जिद्वायाः शोभा सञ्चायते। उच्यते। न सत्तामात्राच्छोभा समुछसति, किन्तु रेखासमुछास- हेतु(ः१)कर्मवशाच। तथाच् रेखासम्भवाज्जिद्वाशोभा सञ्चायते। जिद्वा- शोभा चापरिमितगुणगणनिविद्यविपुछनिदीववाक्ष्रसर्छाभः, तेन च प्रभा सञ्चायत इति रेखया प्रभा सञ्चायत इत्युक्तिराविकद्वा।। १५।।

एवं जिह्नागता रेखा लक्षणफलाभ्यां नाम्ना च विचार्य द्ग्ताधिष्ठानगता विचा-रयति —

## कर्घ्वद्न्तप्रतिष्ठायां पङ्किमध्ये स्फुरेद्धि या। सा पिङ्गला तया विश्वं द्विष्टमेव भवेद् ध्रुवम्॥ १६॥

या जर्ध्वदन्तपिक्कप्रितिष्ठायां, प्रतितिष्ठति अस्मिन्निति प्रतिष्ठा अधि-ष्ठानं तस्यां, तन्नापि विशेषः पिक्कप्रियं या हि स्फुरेत्, सा पिक्कष्ठा नाम । तया विश्वं जगद् द्विष्टं भवेत् । आत्मना अकारणमेव तत् त्यक्तं भवेदि-त्यर्थः । कस्त्याग इति चेद् यो जगद्विषय उच्यते । जगतः सकाशाम किश्चिदपि प्रयोजनं सिम्येत् । अपेक्ष्यते च । प्रत्युत दुःखं भवेदिप । नच दुःखनिवृत्तिः कदाचिदिष सम्भवेदस्य पुरुषस्य जगतः सकाशात् । अत उक्तं जगद् द्विष्टं भवेदिति ॥ १६ ॥

१. 'णगत' क. च. पाठः. १. 'खिलवि' क. घ. पाठः. १. 'खायाः प्र, ४. 'किवि' घ. पाठः, ५. 'इत्युच्य' क. पाठः.

किय,

पुरोभागगती दन्ती छेदमइनुवतो यदि। स्रंसिती नाम तौ स्यातां पुत्रभङ्गः फलं भवेत्॥ १७॥

यो खलु वद्नपुरोधागगतो दन्ती, तौ छिन्नी यदि स्यातां, तर्हि पुत्रभङ्गः फलं भवेत् । तयोः स्रंसितौ इति च नाम ।। १७ ।।

तत्रापि विशेषमाह ---

दक्षदन्ताग्रभेदे तु समृद्धिः स्याद् भ्रुवा चणाम् । पुत्रभङ्गोऽपरच्छेद इति तत्र विद्योपधीः ॥ १८॥

कार्येति शेषः । तुर्विशेषेऽवगन्तव्यः । दक्षिणदन्ताप्रभेदे समृदिः सम्यगृद्धिः शरीरसुखेन सह स्वकुठसुखसम्मवः। तां विश्वनष्टि — ध्रुवेति। ध्रुवा स्थिरा, न कथि बदिष केनापि कारणेन कदाचिदिष बाध्या, स्वाभाविकत्वात् । नृणां, न पुरुषाख्यनिर्विशेषाणां कीणां वी । किन्तु सर्वेषाम् । ध्रपरच्छेदे तु अपरदन्ताश्रच्छेदे तु पुत्रभङ्गः, तन्नापि नृणास् । विशेषः क इति चेद्, अयसिति त्रूमः — नापत्यसङ्गः, किन्तु पुत्रभङ्गः । अतो महान्येमनर्थो दुःखप्रादुर्भावदेतुरिति सूचयित ॥ १८ ॥

यो वा तन्मूलघातः स्यात् सोऽपि दुःखं सुसूचयेत्। यदि केवल एव स्यादिति चापि विद्योषधीः॥ १९॥

यस तनम्लघातस्तयोद्दन्तयोरन्यतरस्य मृलेनैन घातः प्रभ्रंशः, सोऽपि दुःखं सुस्चयेत्, न व्यक्षिचरति । यदि स केवल एव स्यात् स मूलघातः केवल एव एक एव यदि स्यात् तह्युक्तं फलं भवेत्, नान्यया, व्यभिचारात् । व्यभिचारे लक्षणत्वाभावात् । लक्षणं द्यसाधारणो धर्मः । स च व्यभिचारे न स(म्भा द्वा)वं लभेत । अतः केवल्यं विशेषणस् । इति चापि विशेषधीरिति पूर्वविशेषधीसमुचयाय । अस्य केवल इति नाम विशेषणं च ॥ १९॥

यो वा तत्रैव दन्तानामुपरि स्वल्पमूर्तिभाक्। दन्तः सोऽपि परां शीतिं सूचयत्यमलात्मनाम्॥ २०॥

 <sup>&#</sup>x27;या' ख. पाठः. २. 'यमथों' क. ख ग, घ, पाठः, ३. 'लभते'
 पाठः.

यश्च दन्तानां दन्तपक्केरपि अल्पो दन्तः, स परां प्रीतिं गाविनीं स्वयित । न नृणां, किन्तु अमलात्मनां विशिष्टानां नृणामिति । तत्रैनेत्यस्य व्याख्या दन्तानामुपरीति । दन्तानामित्यनेन व्यक्तिवाचिना वहुवचनेन समृद्दिसमूहसम्बन्धवज्ञात् समृहो लक्ष्यत इति पक्केरपरीत्ययों लभ्यते । स्वल्पम्र्तिभागित्यनेनेतदुक्तं — योऽयं पृथुस्तण्डलस्तचेतुर्भागपरिमाणो दन्तः न न्यूनोऽधिकश्चेति । अयमभिप्रायः — ऊर्ध्वदन्तपक्कयुपरिमागे त्रयो भागाः वामो दक्षिणो मध्यमध्य । तत्र यदि वामे स्वल्पो दन्तः समृत्ति-ष्ठित, तिर्हे क्षीणामेव स परां भाविनीं प्रीतिं सूचयित न पुरुषाणाम् । यदि पुरुषाणां तथा स्यात्, तिर्हे निरतिशया दुःखसम्पत्तिरेव स्यात् । यदि स्त्रीणां दक्षिणमागे स स्यात्, तिर्हे सोऽपि निरतिशयां दुःखसम्पत्तिमेव स्वयेत्, न परां प्रीतिम् । मध्यमे चेत् स्त्रीणां पुरुषाणां चान्यदेव रोगा-दिकं फर्डं स्चयेत् । प्रीतिशब्देन चात्र प्रीतिकारणभूता सम्पदेवोच्यते । तथाच निरतिशयदुःखसम्पत्तिरिपं तद्वेतुभूता दुर्गन्धिरेखोच्यते ॥ २० ॥

या वा संसर्गश्रत्या स्याद् रेखाधिष्ठानसङ्गता । तया मान्याख्यया धर्मः प्रतिष्ठां समतेऽचिरात् ॥ २१ ॥

या पुनस्तत्राधिष्ठाने संसर्ग लभते दन्तैः संसर्गश्रस्या च, सा मान्याल्या। तया धर्मः अचिरात् प्रतिष्ठां लभते। अयमर्थः—यदि दन्ताधि-ष्ठान ऊर्ध्वमागस्यदन्तैः संसर्गश्रस्या काचिद् रेखा भवेत् , तिहं सा मान्येति प्रसिद्धा मवेत् । तस्यां च सिद्धामां धर्मा लब्धप्रतिष्ठो भवेत् । तेनैतदुक्तं भवति—जनमप्रभृति पुरुषश्रीरविद्यमिष रेखा क्रमेणोज्जृम्ममाणा स्वयं यथा यथा वर्धते तथा तथा धर्मे बुद्धिरिष अधर्माद् व्यावर्तमानक्रमेणाक्रुरपल्लवपत्रकुसुमफल्ठतद्वतिश्चेषा(ति १ दि) रूपेण स्थावरशरीरवत् शुक्रबुद् बुद्दादिरूपेण जङ्गमशरीरवन्न प्रोज्जृम्मते । तथा च बुद्धेः प्रोज्जृम्मणवशाद् बुद्धिवद्योऽपि धर्मः सङ्गतिकर्तव्य (ता)दिभिष्ठपकरणः स्वनुष्ठानेनोपचीयमानः प्रतिष्ठां सुस्थिरतां फल्पर्यन्ततां गच्छतीति ।। २४ ॥

एवं दन्तोःचौषिष्ठाचगतां रेशादिशीलं लक्षयिखा सम्प्रत्यघोषिष्ठाचगतां रीति कक्षयित—

१. 'ता', २. 'तत्', ३. 'ते। या' क. पातः, ६. 'कसम्रद्ध' घ , 'लसम्रद्ध' घ , 'सातिकते' घ , 'सातिकते' घ , 'सातिक है । पातः,

या वाघोधिष्ठानगतां रेखया सुविभाव्यते। संज्ञाख्यया मिलितया साक्वातिः सुन्दरी मता॥२२॥

या वेति क्षोकपूरणम् । या अधीिषष्ठानगता मिलिता रेला सा संज्ञा नाम । तया या आकृतिः सुविभान्यते, सा आकृतिः सुन्दरी मता सुन्दरी आकृतिरिति तज्ज्ञीर्विज्ञाता । अत्र तृतीयान्तं पदजातं रेखाविषयं, प्रथमान्तं तु फलाविषयमिति विभागोऽनुसन्धेयः । एतदुक्तं भवति — या अधीिषष्ठानगता मिलिता संज्ञाल्या रेखा, सा कािश्वित्रिरतिश्वयसीन्दर्यविशिष्टामाकृतिं भाविनीं स्चयति । कदेति चेचतुर्दशवत्सरादुपरि चतुर्दश-दिनमतीत्य यद् दिनं तिस्पस्तिश्वरीक्षणं कर्तव्यम् । तिद्दितस एव च तत्सम्भवः । ततस्तिस्मन् दिवसे भाविनीं तिद्दिसादारम्य वर्धनाय प्रमृत्तां ससदशवर्षमारम्यामरणान्तं प्रमृतामेव स्थितां विशेषतश्चोत्तमतया पर्विश्वरत्सरपर्यन्तं मध्यमतया च चतुष्पञ्चाश्वद्वपर्यन्तमधमतया च तिन्छष्टवर्षपर्यन्तं मध्यमतया च चतुष्पञ्चाश्वद्वपर्यन्तमधमतया च तिन्छष्टवर्षपर्यन्तं मरणपर्यन्तं च स्थितामिति । अत्र मिलितत्वं रेखान्तरेण, न रेखाभिनं रेखाभ्याम् । दीर्घता चास्या रेखाया अधिष्ठानरीतिः यावद् गच्छित तावत् स्थितिरित्यवगन्तव्यम् ॥ २२ ॥

पाज प्रधितसंश्लेषा रेखाभिर्वहुविस्तरा। सा लावण्यं शुभतरं सूचयेत् सुन्दरी मता॥ २३॥

या पुनर्वहीभी रेखामिः पृथुसंश्चेषा बहुविस्तरा च, सा विशिष्टतरं हावण्यं स्चयित । एतरुक्तं भवित — अत्रावोधिष्टाने प्रथितसंश्चेषा रेखान्तरैः सम्मेठने प्रथितः संश्चेषो विहितो यस्याः, सा तथाभूता । अत एव बहुविस्तरा बहुविस्तारपरिमाणा च या रेखा, सा शुभतरं ठावण्यं स्चयित । शुभतरमित्यनेनैतदाह — सर्वं प्रियजातं सुखरूपत्वात् सुखर्पायात् वा प्रियं भवित । तथाच ठावण्यमपि प्रियत्वात् स्वयं सुखरूपं वा सुखसाधनं वावश्यमङ्गीकर्वव्यम् । तत्र न सुखरूपत्वं ठावण्यस्य । अतः सुखहेतुत्वमेष्टव्यम् । ततः सुखहेतुभूतं ठावण्यमिति । अस्याश्च रेखायाः सुन्दरीति नाम । इयं तावत् स्फुटमवगन्तव्या । तथाहि— अधोधिष्ठाने दन्तचतुष्ट्यादधस्तादोष्ठं पाणिना विवृतं कृत्वा पश्याद्वागे

 <sup>&#</sup>x27;तया रे' ख, ब. पाठः.

निरीक्षणे रेखान्तरैर्मिहिता तत एव पृथुहा पीताकारा च सुन्दरी यथा दृश्येत तथा पश्येत् । एवं निरीक्षणे कृते सा ययोक्तउश्चणा परिस्फुरेत् । परिस्फुरितायां च तस्यां तत्फलमपि परिस्फुरतीति । एवमयं क्रमः सर्वत्रा-वगन्तव्यः ॥ २३ ॥

यात्रेषोध्वमुखासङ्गा निस्त्वक् ज्ञाखाद्यान्विता। तया मनोरथानां तु सिद्धिः सज्जनभाषिता ॥ २४ ॥

या पुनरत्रेवाघोधिष्टाने ऊर्ध्वमुखासङ्गा ऊर्ध्वभूते मुखे, बासङ्गो यस्याः सा तथा । तेन अग्रप्रवणत्वमधोमागस्थरेखाया उक्तं मनति । शाखाइयान्विता च पार्श्वयोः शासाइययोगश्चात्र रेखाया अपेस्यते । शाखाकारेण स्थितेन रेखाद्वयेन संयुक्ता च (या १ ये )यं निस्त्वङ् नाम । अनया सर्वेषां मनोरथानां सिद्धिर्वक्तव्या। इयं सर्वमनोरथसिद्धि स्वयेत्। यनोरथश्वन्देन चिरप्रार्थितान्यछन्धान्यन्यछन्धानि च । तत एव भाग्य-हीनाऽहमितः पुनरेतलाभो मम न भवेदिति परिसन्तसचित्रेरनुदिनमनुक्षणं चाशंसितानि फलान्तराणि निवृत्तभद्धानि निवृत्तसङ्गानि कचिद्प्यस्पृष्टानि कृथ्यन्ते । सर्वेषां च तेषामनया सिद्धिकीमः संस्च्यते, ये अनया सम्पन्नस्य प्रंसो बनिस विपरिवर्तन्ते इत्याशयः ॥ २४ ॥

पा सुषिस्तत्र बाह्येन द्याकारेण विभाव्यते। मलिना नाम सा प्रोक्ता फलं तद्भाव उच्यते॥ २५॥

या पुनरत्र बाह्यनाकारेण सुषिः सम्भान्यते कल्प्यते, सा मिलनिति श्रोक्ता विदितजनैः । तस्याः फठं तद्भावः तस्य पिठनस्य मावः माठिन्यमिति यावत् । बाह्याकारो नाम कः, येन सुविरमवगम्येत इति चेद्, उच्यते । यः क्रच्णाकारः अधिष्ठानभागेऽनगम्यते, दन्तानां च कृष्णात्रता निघर्षणादौ च संस्कारे क्रियमाणेऽपि या अस्वच्छता, (या च?) परस्परं दन्तानामाधिष्ठानै-कतया एकजातीयत्वे सिद्धेऽपि निम्नोन्नतिभ्यां यो विशेषो लक्ष्यते, तैरेतैः कारणेः सुषिविभाव्यत इति ॥ २५ ॥

या वा गडुः स्थिता तत्र कृष्णाकारा ध्रुवाकृतिः। तया दुवेचनत्वं तत् खूच्यते खरभाषिता ॥ २६ ॥ या पुनस्तत्राघोदन्ताधिष्ठानप्रदेशे स्थिता कृष्णाकारा कृष्णवणी। ध्रुवाकृतिः ध्रुवा स्थिरा आकृतिरवयवसिन्नवेशो वस्याः सा तथाभृता गद्धः। तथा तद् दुर्वचनत्वं सूच्यते। तच्छव्देनैतदाह — यच्क्रवणे सित हृदयं विदीर्थेत तदुच्यते। किं नामासावित्याह — खरमाधितेति। तस्याः खरमाधितेति नामेत्यर्थः॥ २६॥

एवं तावद् वदनकुद्दरगतानां रेखाणां निम्नोन्नतभागानां च नामकक्षणफळानि प्रदर्शितानि । इदानीं जिह्वागोळकाया कर्ष्वीधःकपाळयोगैतानां निकीनानां रेखादीनां ळक्ष-णानि प्रदर्शियति —

जर्भ्वस्थानकपाले या लम्बमाना गडुः स्थिता। तया विश्वं वद्रो तस्य भवेदिति विनिश्चितिः॥ २७॥

भयमर्थः — या जिह्नागोलकाया ऊर्ध्वस्थानकपाले ऊर्ध्व स्थानं स्थितिर्यस्य ताद्दशे कपाले या गता स्थिता गहुर्लम्बमानो तथा अस्य पुरुषस्य तद्दतः विश्वं वशे भवेत् । विश्वशब्दार्थः पूर्वोक्त इति न विक्रियते । वशे भवेदिति कोऽर्थ इति चेद्, न स्वातन्त्र्यमत्र तस्य पुरुषस्य विश्वं प्रति विविश्वतं, किन्तु अस्वातन्त्र्यनिवृत्तिः । लम्बमानेति नाम च ।। २७॥

तन्त्रेव या कृष्णवर्णा वेणी रेखा प्रशस्यते । तया सुकेशः पुरुषः स्त्री वा स्वादिति निश्चितिः ॥ २८॥

या तत्रैव जिह्वागोलकोर्ध्वकपाले कृष्णवर्णा, सा वेणी नाम । प्रशस्यते च सा । तया पुरुषः सुकेशः स्यात् । सु शोभनाः केशा अस्येति तथा । स्त्री अपि तथा स्यात् । स्यमर्थः — वेणीरेखाया गन्धमात्रमपि जिह्वागोलकोन्ध्वमागे यस्यास्ति, तस्य सुमनोहराः सुमनोयोग्याः स्निग्धाः शुद्धा बद्धाः निम्बवल्लीव चनधनायमानम्लदेशा मालतीव विचन्नकप्रतिकलितभमदायि-चार्वन्नाः प्रस्फुरितम्लदेशा आताम्राम्ना वक्ता हृद्याश्च (केशा भवन्ति) । तत्र तेषामेतेषां केशानां भवनमेकोनविंशतिवत्सरमारम्य निस्सन्दिग्धं भवति । प्रायशो द्वादशवत्सरमारम्य भवति । प्रकोनपञ्चाशद्वत्सरपर्यन्तं च तत्स्यिति रिति द्रष्टव्यम् ॥ २८॥

<sup>9. &#</sup>x27;दि' ख. पाठा. २. 'न' ख. छ. पाढ:-

तत्रैव मतिरेका चेत् स्वर्णामा सच्छिताद्वया। तया सर्वो हि लोकोऽस्य प्रियं कुर्यान्न संकायः ॥ २९॥

या पुनस्तत्रैव जिह्नागोलकोर्ध्वकपाले स्वर्णाभा, पीतवर्णा इति यावत्। सिच्छिखाद्वया सत् स्थिरं शिखाद्वयं यस्यास्ताद्दशी रेखा मितिरेखा। तया अस्य पुरुषस्य संवों लोकः प्रियं कुर्यात् नात्र संशयः। एत-दुक्तं भवति — यस्य खल्ल जिह्नोपरिगोलकोर्ध्वकपाले मितिरेखा समुल्लसित, तस्य सर्वों लोकः प्रियं कुर्यात्। केनेति चेद् उच्यते। मितिर्नाम मन् उच्यते, तज्ज्ञापिका रेखा। तथा च सर्वस्य लोकस्य प्रियकरणे मनसो हेतुत्वं निश्चीयते। मनसश्च न साक्षादुक्त-फलहेतुत्वं, किन्तु स्वकार्योत्पादनद्वारे-णैव। स्वकार्यं च वाक्ष्रवृत्तिः। सा च न सामान्याकारा, किन्तु विशेषाकार। विशेषोऽपि माधुर्यसत्यत्वगाम्भीर्याप्रतिहतत्वदयाफलकत्वविशेष-धर्मोपवृद्दितत्वम्। एवम्भूतेन विशेषाकारेणोपलक्षिता वाणी सर्वं लोकं मितिरेखावतः पुरुषस्य प्रियङ्करं कुर्याद् इति।। २९।।

या वा तत्रैव नम्राख्या रेखात्रयसुसङ्गता। तया सर्वः सुखं लब्ध्वा तस्मादेव समेधते !! ३० ॥

अयमर्थः — या तत्रैव जिह्नोपरिगोलकभागे रेखात्रयसुसङ्गता रे-खात्रयेण एकस्मिन् भागे रेखाद्रयेन दक्षिणे, अपरत्र वामे एकेन सुसङ्गता सुश्चिष्टा रेखा सा नम्राख्या । तथा सर्वो लोकस्तस्मादेव पुरुषात् सुखं लब्ध्वा समेधते सम्यग् वर्धते । येषां खल्ल नम्राख्या रेखा तया ते पुरुषा-स्तेभ्योऽन्ये तेभ्य एव सुखं लब्ध्वा वर्धन्ते । कथिमिति चेद्, म्मः । एषा रेखा सुखं स्चयति । सुखे च जाते मनसि कस्या अपि व्यथाया धमा-वात् व्यथायाम् शोषहेतुत्वात् तदभावे च वर्धनकारणसमुज्जूम्भणा-त्रम्ररेखया सम्पन्नाः सर्वं लोकं सुखं लम्भयित्वा वर्धयन्तीति ॥ ३०॥ यत् तत्र पिटकहन्दं संज्ञासंज्ञितमानतम् । तया सर्वोऽपि लोकः स्याद् दुःखी रेखाभिधा तु सा॥ ३१॥

 <sup>&#</sup>x27;सर्व: ৸,' ২ 'त् तद्वतो छोकः ना' क ख. ত. पाठः, ३. 'कातले' ख. घ. पाटः, ১. 'ঝা', ५. 'আ অন্ত' क., 'ইছা অন্ত' ঘ. पाठः, ३. ती' ख., 'दो' ভ. पाटः

अयमर्थः — तत्र यतत् पिटकद्रन्दं संज्ञासंज्ञितं सा रेखामिथा।
तया सर्वो छोको दुःखी स्यात्। यद्यानतं चेत् पिटकद्रन्दं वक्ररूपं चेदाकारतस्तिहें एतत् पिटकद्रन्दं संज्ञासंज्ञितमपि रेखाभिधा भवेत् सा रेखामिधास्मिन् भवेत्, इदं पिटकद्रन्दं रेखाख्यं भवेदित्यर्थः। अन्यथा वक्ररूपत्वाभावे इदं संज्ञासंज्ञितम्। तत्र वक्ररूपत्वेन रेखाख्यत्वे सर्वछोकदुःखित्वं फलं स्वनिमित्तं सर्वो छोको दुःखी स्यादिति तद्दतः पुरुषस्य
फलकथनम्। संज्ञासंज्ञितत्वे पुनर्वक्ररूपत्वाभावेन यदि स्यादरेखाख्यत्वं
तदा फलान्तरम्। किं तदिति चेत्, सर्वो छोकः सुखी स्यादिति द्रष्टव्यम्। तदनुक्तमिति चेद्, न। संज्ञाशन्देन चोक्तत्वात्। कथम्। संज्ञा
नाम चेतना, चैतन्यवत्त्वे च सुखसंसिद्धिः। चैतन्यस्य बळापरपर्यायस्यात्राभिधेयत्वात्। बलस्य च सुखहेतुत्वात्। अतः सुखित्वं फलं नास्त्रितम्
इति ॥ ३१॥

एवं जिह्नोपरिगोलकगतानां रेखाणासुन्नतभागानां च लक्षणादि दर्शितम् । तत्रैव निम्नदेशफलानि विना संज्ञाभिलेक्षणेरेव समं दर्शयति —

## निम्नता तत्र कृष्णाभा स्फुडयेद् बहुवर्भनीः।

या तत्र कृष्णाभा निम्नता, सा बह्वीर्वर्तनीः सूचयेत् । एतदुक्तं भवति तत्र यदि कृष्णो भागः निम्नो भवेत्, तिहं तद्वानसी पुमान् सी वा बहुमार्गो भयेत्, मार्गश्चन्देन विषया उच्यन्ते, बहुविषयवासी भवेदित्यर्थः । किन्न मार्गशन्देन दर्शनमार्गोऽप्युच्यते । बहुदर्शनगामी भवेदिति तदार्थः ॥

पीताभा यदि सैव स्यास् पित्तरोगी भवेदसौ ॥ ३२ ॥ सा निम्नता पीताभा यदि स्यात् । तहीसौ पुरुगः पितरोगी भवेत् । कुत आरम्येति चेत् , सप्तवर्षावसाने यः प्रथमो मासस्तस्मादार-

भ्येत्यर्थः सिध्यति इति ॥ ३२ ॥

परुषस्पर्शी यदि स्यात् साकं फलिबरीधिताम्। स्चयत्यन्तरा छिन्ना अन्तकालं च सा युनः॥ ३३॥ यदि सा तत्र निम्नता परुषस्पर्शा पूर्वीक्तया साकं स्यात्, तेर्ह्यसी फलिबरोषितां स्चयति । यद्यन्तरा छिन्ना सा भवेत्, तर्हि युनरन्त-

१. 'तदप्यसी' ख. बाढः.

कालं च सा सूचयित । पुनश्चान्देनैतदाह — पूर्व भुक्तभोगस्य तदन-नतरमन्तकालं च सा सूचयित । छिन्नान्तरत्वे मध्ये मध्ये समुन्नतभागेन छिन्नत्वे सतीत्यवगन्तव्यम् ॥ ३३ ॥

एवं निम्नभागाः सफलं लक्षिताः । इदानी कण्डगतानां विबुकाधोभागगतानां च रेखादीनां लक्षणादि दर्शयति —

स्पुटा या कण्ठगा रेखा चिबुकं त्वधिगच्छाति। अधिगन्त्रीति विज्ञेया फलं नारकसंश्रयः॥ ३४॥

अयमर्थः — कण्ठगता या रेखा मूलोदेवारम्य चिबुकपर्यन्तं ग-च्छति, स्फुटा सा अधिगन्त्रीति प्रशस्ता शाक्षेषु । किं तत्फलमिति चेत् , तदाह — फलं नारकसंश्रय इति । नारका नरकयोग्या दुष्टाः पुरुषा-स्तैत्संश्रयस्तयोक्तः । एतदुक्तं मवति — कण्ठनालादारम्य काचिद् रेखा चिबुकपर्यन्तं गच्छति । तिर्हे तस्य दुष्टा एवाश्रया मवेयुरिति ॥ ३४॥

किउच ---

यस्तत्र निम्नभागः स्यात् सुवर्णाभः सुरोत्तमः। तदा स पुरुषः भोक्तः फालचन्द्रवज्ञाद् यथा॥ ३५॥

यस्तत्र चिबुकदेशे निम्नो भागः सुवर्णाभस्तेन तदाश्रयस्य पुरुष्ट्रिय सुवर्णाभाख्येन निम्नभागेन सुरोत्तमत्वं स्यात् । यथा फाळचनद्र- वशात् । फाळे हि यस्य चन्द्ररेखा स्फुटतरा प्रादुर्भवेत् तस्य साम्राज्यं स्यादिति हि स्थितम् । तद्वदस्यापि पुरुषस्य तत् साम्राज्यं स्यात्, यत् सुरोत्तमोपभोग्यम् ॥ ३५ ॥

किश्च --

यस तत्र स्कुटं किश्चिद्धेचन्द्रसमप्रभम्। निम्नत्वं तद्पि स्वच्छं वासः सूत्रयति ध्रुवम्॥ ३६॥

यश्व तत्र चिञ्जके रफुटतरमर्धचन्द्र (सम)प्रमं चन्द्रार्धप्रमया समप्रमं किश्चित् स्वत्पनिम्नत्वं, तत् स्वन्धं वासोऽस्य स्त्रपति स्क्ष्मतरम् । एतद्वक्तं भवति — चन्द्रार्धसमप्रथमर्थचन्द्राकारनिम्नत्वं स्वच्छत्क्ष्ममृद्धधवलतर-पटसंसर्गं स्चयतीति ॥ ३६ ॥

१. 'स्त एव संश्र' इ. पाड:. २. 'न्द्राकृतिप्र' स. घ. पाड:.

(**के**श---

यच वर्तुलसङ्काशं निम्नत्वं तत्र दश्यते । तहिष बोचलद्भिक्षिमधुरां पटसम्पदम् ॥ ३७ ॥

यच पुनस्तत्रैव दृश्यते वर्तुं छसङ्काद्यं वृत्ताकारं दृश्यते, तत्र प्रोच्च-छद्रङ्गिमधुरा पटसम्पत् प्रकर्षेण उच्चलन्तीभिर्मञ्जीभिर्मधुरा पटसम्पत्। एतत् प्रमाणसिद्धम्। अतो न प्रदृत्यमिति भावः॥ ३७॥

किञ्च--

रेखाबाहुल्यमत्र स्याद् यदि यतनः परो भवेत्। निविहं नाम तत् बोक्तं मरणं तत्र कथ्यते ॥ ३८॥

भत्र चित्रुके यदि रेखाबाहुल्यं स्यात् , तिई तिन्निबिडं नाम कथ्यते । तत्फलं परो यत्नः । परः अनिर्देश्यः यत्नः क्लेशः स्यात् । क इति चेद्, उक्तप्रायमपि प्रकटतया त्र्मः । यः खलु व्याधिः परमदुरुषार्थविरोधी स एव दि परशब्दामिधेयः, परशब्दस्य सर्वोत्कर्षवाचित्वात् । तस्य च तादृशस्य सर्वातिशायित्वात् । अतः स एवात्र व्याधिर्वित्रक्षितः । स च रागादिरेव नान्यः. अतथाविधत्वात् । तस्य च तथाविधत्वात् । न च रागादौ व्याधिशब्दस्याप्रयागादयोग इति बाच्यं, तथापि तस्य तदर्थस्वो-पपत्तेः । यथा गङ्गायां घोष इत्यादौ तीरे गङ्गाशन्दस्य वृद्धप्रयोगा-भावेऽपि गङ्गाशब्दस्य तीरा(र्थं ? र्थत्वस्), एवं व्याधिशब्दस्य रागादी प्रयोगाभावेऽपि व्याविना कार्येण कारणळक्षणया सोऽभिवेयः स्यात् । रागकार्यत्वं च •याधिजातस्य सिद्धस् । यथादि कश्चित् सशल्कान् सक-ण्टकान् मत्स्यान् खादन् रागवशात् तत एकदैव कण्टकादिभक्तं अभमानः परतापं करोति बहो विवेकहीनोऽहं सतोऽहं दुःख्यहं किं करोमि न जान इति प्रहृद् व्याधीनामकायतनो रागादिवशादेष वोभूयते, एवम् अन्यत्र द्वेववशात् । यथा कश्चिच्चोरोऽविवेकितया कस्माच्चित् प्रदेशात् कल्याणं वस्तुसर्वस्वमानीय गतस्तत्पाछकैर्दर्शनमाशङ्कमानः स्वसदायम्तैः केश्विद् विप्रतिपत्ती सञ्जातायां दर्शयामस्त्वां सर्वथा, नास्माकमेतत् प्रयोजनं पदयामः । अन्यथा दैवं दर्शयिष्यति । यद्येवं नेष्छति, तर्हि त्वमेव सर्व-मानीतं वस्तुजातमादाय तखुरतो गच्छ इत्युक्ते तदुक्तिमधहमानः

१. 'बत्या' क. पाड:. १. 'तदेव' . पाठ:. ३. 'हं ता' घ. पाड:.

अकुर्वाणश्च तद्विषयं देषं रुभते, देषेण च किमपि कर्तुभशक्तौ सत्यां तैश्व स्वयं निद्धिति विशेषतो द्वेषः सञ्जायते, तथापि किमपि स्वयमशक्ते कर्तु परितापं बहुतरं लभते, ततश्च परमच्याध्यावृतः तैरबंद्धोऽप्यहतो सृतिं स्वय माप्नोति, एवं रागद्वेषयोः सकछव्याधिनिदानभूतत्वाद् व्याधिशब्दाभिधेयता लक्षणया । अतः परो यत्न इत्यनेन स उक्तः । किञ्च परमो यत्नश्र रागादिरेव । यत्नस्य परमत्वं नाम फलोत्कर्षः । रागाद्यभिधानस्यैव यसस्य फलोत्कर्षः । रागादिवशात् सर्वप्रयतानां प्रोद्धवात् । भतो यद्यत् कर्मफलं तत् सर्व रागादिफलम् । न च फलानि कर्मजन्यानि ।नत्यानि दृष्टानि-येन अनया सहेतुत्वं स्यात्, किन्तु जन्यान्येव । अतो जन्यफलाय रागादिः प्रवर्तयति इति दुःखहेतुत्वमेव रागादेः, सर्वफलहेतृत्वं चेति । स परः प्रयतः व्याधिरूपश्च । यदि वा कुष्ठभगन्दरादिः । अतोऽपि न दोषः । तस्य परत्रयत्नत्वात् । सर्वव्याधीनां मध्ये स हि परः श्रेष्ठः, यत्नरूपश्च . यत्नहेतुत्वात् । यत्नो हि तद्विषयो महान् द्वयते लोके तदपनोदनाय । यहि वा परप्रयत्नशब्देनाधिकतरः प्रयत्न एवोच्यते । तदनेन साहसिकः स्यात् पुरुष इत्युक्तं भवति । ननु कथमुक्तेष्वेषु फलेषु व्याख्यानविकल्पेन प्रदिश्वितेषु वा लक्षणानुगतिर्घटते, विरोधात् । उच्यते । यद्यपि प्रातीतिको विरोधोऽस्ति, तथापि नैषां फलानां रागादीनां विरोधो विचारपदवीमुपारोद्धमः र्हति । कार्यकारणभावेन व्यवस्थितत्वादिति न किञ्चिदवद्यम् ॥ ३८ ॥

या कण्ठे पुटिकाकारा कर्णमूलसमुद्गता। अधोमुखी प्रयत्नाख्या तथा त्यग्दोष उच्यते॥ ३९॥

या खलु कण्ठे कर्णमूलात् समुद्रता पुटिकाकारा रेखान्तरसम्मेलनेन पुटिकाकारद्वयानमासा सा मयत्नाख्या रेखाः तया त्वग्दोषाख्यं कुष्ठाष्यं फलं भवति इतीष्यते विद्वद्भिः । अधोमुखित्वमप्यस्या विशेषणम् । किन्तु तस्य प्रायिकत्वमेवेति मन्तन्यम् । यदि रेखान्तरसम्मिलिता प्रायशोऽधोग्यदी कर्णमूलसमुद्रता रेखा सम्मवेत्, तिई तस्य पुंसः स्त्रिया वा कालान्तरे त्वग्दोषो भविष्यतीत्ववसेयम् । कः कालविशेष इति चेद्, यः स्वप्ने मूयो विकारसम्भवेन पश्चात् परितापवशाद् दग्धहृदयस्य कोऽपि कोऽपि विकारः प्रादुर्भवेत्, स कालविशेषं स्चयतीत्वर्थः ॥ ३९ ॥

<sup>9. &#</sup>x27;पि ब' घ. पाठ:.

या वा तत्रैव वृत्तस्था बहुशाखासमन्विता। मवृत्ता नाम सा प्रोक्ता तया कुक्षिश्गिष्यते॥ ४०॥

या तत्रैव कण्ठे बहुशाखासमन्दिता बह्वीभिः श्वाखामिरुपेता, वृत्तस्था वर्तुळसंस्थनविशेषस्थिता, सा प्रवृत्ता नाम । तथा कुश्चिरुक् फळं भवित इतीप्यते । पूर्वोक्तायाः सिन्निभो वर्तुळाकारा बह्वीभिः शाखाभिरुप-लक्षिता उपवृंहिता च सा यदि स्थात् , तिहं कुश्चिरोगं स्चयित । कुश्चिरोगश्च बहुविधः । स नात्र विशेषित इति ॥ ४०॥

या तत्र बहुवर्णाङ्गी बहुशाखासमन्विता॥ कल्माबाख्या तु बिक्केया सा गुरुत्वं प्रयच्छति॥ ४१॥

अयमर्थः — या तत्रैव बहुवर्णाङ्गी बहवो वर्णा आकारिवशेषा यस्याङ्गस्य सह वर्तत इति तथा। बहुशाखासमन्विता इति व्याख्यातम्। कल्माषाख्या सा श्वेया। फलमाह — सा गुरुत्वं प्रयच्छतीति। गुरुत्वं गम्भीरत्वं पीनत्वं च। न वक्रत्वमभिमतम्॥ ४१॥

किन्न-

या तत्र कण्ठदेशे सा पीताकारा प्रवर्तते। उमेति नाम तस्यास्तु फलं पर्योप्तिरिष्पते॥ ४२॥

या तत्र कण्ठदेशे पीताकारा पीतवणी रेखा प्रवर्तते, सा उमेति नाम । तस्याः फलं पर्यातिः । पर्याप्तिनीम तत्तदभीष्टफलसंसिद्धिः । तत्रापि विशेषोऽस्ति, फलपरमकाष्ठाविशेषसमुद्रता ये भावविशेषाः प्रभवन्ति, त-रसर्वसम्पत्तिति ॥ ४२ ॥

या कृष्णवर्णी संश्विष्टा रेखाइन्हेन सा धृतिः। यमादि सूचयेत् सा तु प्रतिष्ठां चापि तस्य वै॥ ४३॥

या कृष्णवर्णा तत्र कण्ठदेशे रेखा रेखाद्वन्द्वेन संश्विष्टा च, सा यमादि योगाङ्गं स्चयेत् प्रतिष्ठां च। किं तद् यमादीति चेद्, त्र्मः।यमः नियमासनप्राणायामप्रत्याद्दारधारणाध्यानसमाधयः। (समाधि)श्चित्तानिरोधः। कल्याणचिन्ता चक्षुरादीन्द्रियनिमीलनम् आत्मानं प्रति चित्तस्वास्थ्यमिले-तत्। प्रतिष्ठा इदृलोकफलसिद्धिः। सा च सुखपर्यन्ता इति॥ ४२॥ यच्च लोहितवर्णाभं किञ्चिदुन्नतमाश्रयात्। स्वभावतः परिभ्रष्टं तत्फलं स्थाननिहृवः॥ ४४॥

यच पुनस्तत्रैव कण्डदेशे लोहितवर्णामं लोहिता वर्णामा यस्य तथाभूतम् । किञ्चित् स्वल्पम् । आश्रयात् स्वभावतः परिश्रष्टं, स्वस्याश्रयभूतादस्थ्न इति यावत् । स्वभावतः परिश्रष्टं श्वधितं तदुन्नतम् । उन्नतत्वं यदि भवेत्, तिहं तत् स्वल्पनाम । तेन स्थानअंशः फलं च मवेत् ।
एतदुक्तं भवति — यदि कण्डे किञ्चिद्वन्नतत्वं लोहितवर्णप्रकाशं, तिहं तेन
स्वल्पनाम्ना स्थानअंशो भवेत् । स्थानं नाम तद्, यिचरकालस्थितिविषयभूतम् आस्थावन्धविषयभूतं च । यत्र चावस्थानकाले तत एव कारणात्
कण्डकचोरादिस्यः परित्राणाय यत्तो भवति जन्तुः, यत्नामावेन चापरित्राते
तस्मिन् बहुषु अनर्थपरम्पराधिगमेषु भूयो भूयो मनः परितप्तं भवेत्,
यस्य च केनापि कारणेन परिक्षतौ सत्यामात्मनोऽपि परिक्षतिर्दुर्वारा सम्माव्यते, तदेतत् सर्वं स्थानशब्देनाभिधीयते । तस्य स्थानस्य श्रंशः परिक्षयः ।
एतदाह — यथा यथा परिक्षये जाते पुनक्त्यत्तिर्न सम्भाव्यते, तथा तथा
परिक्षयोऽभित्रेतः, न कथित्रत् परिक्षयमात्रम् । तन्मात्रेण स्थानस्य बाधाभावाद् इति ॥ ४४ ॥

या गडुः कण्ठदेशस्था धवलाकृतिरीक्ष्यते । सा नाम्ना धवला प्रोक्ता कद्यत्वं भविष्यति ॥ ४५॥

या पुनस्तत्र कण्ठदेशे धवलाकारा काचिद् गड्डरीक्ष्यते, सा धवलेति प्रोक्ता। तथा लोकः कदर्यो भवेत्। कदर्यः स्वोदरमात्रपूरको भवेत्। एतदुक्तं भवति—यद्येषोक्तलक्षणा रेखा भवेत्, तिई तदाश्रयः पुरुषः कदर्यो भवेत्। कदर्यशब्देनैतदाह — सर्वं प्रयोजनजातं स्वार्थमेव समर्पयित, नान्यार्थं किञ्चिदिष समर्पयित । यद्यन्यार्थं किञ्चित् समर्पयित तिई स्वार्थं भव तत् पर्यवस्यति । यदि तथा न पर्यवस्यति तत्, तिई शोर्चेति पश्चादिति सर्वदा दुरवस्थः स स्यादिति ॥ ४५॥

१. 'शास्यं फ' इ. ख. पाड:. २. 'हिं स्व', ३ 'भविष्यति स्थानअंशः प', ४. 'नयन्ति' घ. पाठः.

कचिर् गडुः स्थविष्ठा चेत् कृष्णाकारा च सा पुनः।
मतिभक्तं समाख्याति भंदाखापि मतेस्तथा॥ ४६॥

यदि तत्र कण्ठदेश एव कृष्णाकारा कीचिद् गडुः स्यात्, सा स्थिवष्ठा चेत् स्थूलतमा चेत्, तिहं मितिभङ्गं समाख्याति सा मतेभेङ्गं मनोन्यापारस्य भङ्गं, तेन विचारजन्याया बुद्धेस्तत्फलस्य प्रवृत्तेश्च भङ्गं समाख्याति । मतेश्र्रश्च फलं भवेत् । कीदृश इति चेद् मक्मरीचिकादिषु जलअमवत्, शुक्तिकादिषु रजतादिश्रमवद्, एकचन्द्रादौ द्वित्वादिश्रमवच् बोध्योऽयमित्येतादृशोऽयं सम्पद्यत इति ॥ ४६ ॥

या कण्डवासभागे च रेखा निम्नतरा धुवा। परिस्फुरन्तं सा नृनं सूचयेत् प्रतिभागतम्॥ ४७॥

या पुनः कण्ठस्य वामभागे निम्नतरा रेखा ध्रुवा च, सा प्रतिभागतं सक्ठविषयप्रतिभानगतं किन्नद् विशेषं स्चयति । विशेषमित्यध्याहारः । एतदुक्तं भवति — यद्येषा रेखा कण्ठवामगता निम्ना अगाधतरा ध्रुवा स्यात्, तिहं सा प्रतिभागता काचिद् व्यक्तिरिप स्यात् । सा च हृदये पिरस्फुरन्तीं यां काच्चन शब्दार्थप्रतिमानलक्षणां स्फुरणसंविन्मयीं प्रतिमां च स्चयति । तावता च पर्यवसानान्न फलान्तरसंवित्तिः फलिष्यतीति । अत्रेत्र ध्रुवेति नाम ॥ ४७ ॥

किञ्च,

गुणानां शब्दगन्धादेवेंत्ता भवति सः (१) पुमान् । यस्य कण्ठे कपालाख्या वृत्ताकारा प्रशस्यते ॥ ४८॥

यस्य खलु कण्ठे कपालाख्या कपालसंज्ञा रेखा वृत्ताकारा केरक-पालपरिमाणा प्रशस्यते प्रकर्षण विज्ञायते, सर्वलोकैरैम्यस्यत इति यावत्, तस्य पुंसः गुणाः शब्दादयो विज्ञायरम् गन्धादयश्च । यद्यपि शब्दादय इत्यनेनैव तार्किकपरिगणितानां चतुर्विशतिगुणानां ग्रहणं शक्यते, तथापि शब्दादय इत्युक्ते गन्धान्तानां ग्रहणं मा सूदिति शब्दगन्धादेरित्युक्तम् । गुणानां पृथग्ग्रहणं किमर्थमिति चेदत्र ब्रूमः । गुणशब्देन वीर्यशौर्यप्रतापा-दीनां ग्रहणम् । ननु गुणग्रहणनेव वीर्यशौर्यादीनां शब्दादीनां च ग्रहणं

९. 'क्ष' घ. पाटः, २. 'अतः ध्रु' क., 'त' ख. पाटः. ३. 'रस्य क इति चेत् तस्य', ४. 'नां घाट्द' घ. पाटः.

कर्तुं शक्यमेव । किमर्थं पृथक् शब्दोदेरिति श्रहणम् । उच्यते । सत्यं, गुणग्रहणेनैव सर्वेषां गुणानां ग्रहणं शक्यमेव । तथापि विजातीयत्वं शौर्यादीनां शब्दादीनां च । अतः शब्दादेः पृथग् प्रहणम् । तर्हि कि सर्थ शीर्यादीनामिति नोक्तम् । अन्यत्र शरीरप्रकरणे गुणानामित्युक्ते तेषामेव बुद्धिपदारोहणमिति त्रूमः । यदि वा, गुणानामिति सामान्येन सर्वेवामुपा-दानम् । विशेषोपादानं पुनः शब्दगन्धादेशित । तदुपलक्षणं शौर्यादेरिप इति न दोषः । के ते शौर्यादयः । किञ्च तेषां स्वरूपिमिति चेद् त्रृमः । वीर्यश्चीपत्रतापभाग्यौज्ज्वल्यकान्तिकमनीयतालक्षणाः । वीर्यं नामाप्रतिहता शक्तिः। शौर्यं नाम समसमत्वविज्ञुम्भणी नवनवोन्मेषा तद्विशेषभूता काचि-दपरा शक्तिः । प्रतापश्च श्रवण एव भयजनकत्वम् । भाग्यं च सद्यः स्मरण एव समीहितसिद्धिपात्रता। भौज्ज्वल्यं दर्शनसमय एवाद्भुतविषयता-योज्यता । कान्तिः कश्चित् कालं गत्वा पुनरद्भुतधीविषयता । कमनी-यता मनोहरता इत्येवं विभागः । के ते शब्दादय इति चेत् शब्दादय-श्रतुर्विश्वतिगुणाः । तेषां सर्वेषां गुणानां पात्रं भवेत् । ज्ञातेत्युक्त्यापि तस्पात्रतैवोक्ता । ज्ञात्वा सम्पादनं विना कार्यान्तराभावात् । न च ज्ञानमेव प्रयोजनिमति वक्तुं युक्तस्, अपुरुवार्थत्वाद् ज्ञानस्य । ननु ज्ञानस्यापि पुरुषार्थसाधनत्वात् पुरुषार्थत्वम् । सत्यम् । अत एव गुणज्ञानस्य गुण-पात्रतापर्यवसानेन फलपर्यन्तता समिभिद्दिता इति न दोषः । नतु वीर्य-शौर्यादिगुषानां पात्रत्वेनास्तु फरुपर्यन्तता । तज्ज्ञानस्य शब्दादिगुणानां ज्ञानेन न किमपि स्यात् । नैतत् सारम् । शब्दादीनां ज्ञानेन भूततन्मा-त्राणां ज्ञातत्वेन द्रव्याणामपि नवानां ज्ञातत्वादात्मनोऽपि नवद्रव्यान्तभीवा-दात्मातिरिक्तसर्वपदार्थानां ज्ञातत्वेनात्मनश्च ज्ञातत्वेन ज्ञानस्य च प्रयतन-लम्यस्य च सिद्धत्वेन परमानन्दानाप्त्यादि फलं सुखिसद्धिमिति । यदि वा ग्रन्दादीनां गुणानां प्रहणमुपलक्षणं द्रव्यादिपदार्थषट्कपरिज्ञानस्य । कथ-मिति चेद् शन्दादयो गुणा द्रन्याण्याश्रयन्तः क्रमेण स्वाश्रयभूतानि द्रन्याणि शापयन्तः द्रव्यातिरिक्तं पदार्थपञ्चकमपि द्रव्यस्थाः द्रव्यलक्षुणाद्वारा तत्स-म्बन्धात् तदितरपदार्थजातमपि लक्षयन्ति । अतः पदार्थषट्कपरिज्ञानेन **प्रवेडेश्वरप्रसादादात्यन्तिकी दुःख**निवृत्तिः पुरुषार्थभूता सम्भवतीित

न काचिद् दोषक छा। यदि वा शब्दादीनां ग्रहणेन सर्वविषयपरिश्वानं सिद्धं भवति। अतः शब्दादिश्वानस्य विषयोपभोगसाधनत्वात् तस्य च पुरुषार्थत्वात् स एवेह फलत्वेनाभिमत इति नास्ति दोष इति। न चात्र व्याख्यानिकल्पेन लक्षुणस्य व्यभिचारदोष आशङ्कर्नायः। व्याख्यान-विकल्पोक्तानां फलानां कार्यकारणभावेन व्यवस्थितत्वात्। यदि वा विरोध्यामावात् विकल्पो न व्यभिचारमावहति। समुख्येऽपि न दोष इत्यनु-प्रन्थेयम्।। ४८।।

दूर्वीकारा तु या तन्न प्रस्ता प्रोर्घ्वगामिनी । तया मन्दः प्रशृत्तिः स्यात् पुरुषः कामिनी तथा॥ ४९॥

तत्र कण्ठे दूर्वाकारा दूर्वाश्यामा प्रोर्ध्वगामिनी प्रकर्षण सम्यङ्म् मूलतया ऊर्ध्वगामिनी यदि वा प्रच्छादितम्ला ऊर्ध्वगामिनी इत्युभयविषे ये रेखे ते स्नीपुश्वयोर्भन्दप्रवृत्तित्वलक्षणं फलं स्चयतः । तत्र द्वीकारा सम्यङ्म्ला प्रस्तेति प्रसिद्धा पुरुषाणां मन्दप्रवृत्तिलक्षणं फलं स्चयति । या पुनर्द्वाकारा प्रच्छादितम्ला प्रस्ता नाम सा स्नीणाम् । कामिनी- शब्देन कामिनीनामेवेषा सम्भवेदिति स्चयति । प्रस्तपद्प्रहणं च नाम- पद्रश्वनायेति । मन्दप्रवृत्तित्वं च न सर्वत्र व्याप्तं मान्द्यं दर्शयति किन्तु किचिदेव गतम् । यत्र हि प्रवृत्तीनामप्रतिहतत्या स्वस्पकालनिर्वाद्यता- पेक्सते तत्र चिरकालपेक्षा स्यात् । यत्र पुनः कालनियमाभावेन निर्वाद्यता- मात्रमपेक्ष्यते तत्र न मन्दप्रवृत्तिता । किन्तु स्वतो मन्दप्रवृत्तिता भवत्येव । विशेषमात्रं तु भविष्यति इति ॥ ४९ ॥

या तत्रैव निम्नानां भागानां सहयुक्तिः साध्युक्तमेव फलं सूचयेदित्याह् —

या तत्र बहुरेखाणां सङ्गतिः संविभाव्यते। प्रदीप्ता नाम विद्वाया तया सम्पत् समृद्धिवत् ॥ ५० ॥

या तत्रैव कण्डदेशे षह्वीनां रेखाणां सङ्गतिः सम्यङ्मेलनप्राप्तिः संविभाव्यते विज्ञायते सा प्रदीता नाम । तया सम्पत् फलं विज्ञायते समृद्धिनत् । समृद्धिनीम दिवसोपभोग्यं द्रव्यजातम् । तस्यैव शरीरसमृद्धि- हतुत्वात् । ततश्च दृष्टफलत्वात् तद्वदियं सम्पदिष भवेत् । या स्वकुलोप-भोग्या स्थिरा यशस्करी सकलफलोपभोगसायनतामियात् सेयमविच्छिन्न-

प्रवाहा प्रवर्धते। अत एव च दृष्टफठापि भवतीति समृद्धिसाम्यमस्त्येव। संविभान्यत इत्यत्र समित्यस्योपसर्गस्यायमर्थः —कण्ठदेशे बह्वीनां रेखाणां संहतिर्न देशिवशेषनियता। किन्तु यत्र कुत्रापि भवेत् पृष्ठे पार्श्वयोः पुरतो वा। तत्रापि कोणादिषु विशेषतोऽन्वेषणीया। स्वत एव दुर्गमत्वात्। अतः सम्यग् बुद्ध्या पर्याठोच्य संहतिस्वरूपं निर्णीय फलं वक्तन्यम्। तथा च तत्सम्यग्वभावनं विना तदुक्तिर्न युक्ता। अतः प्रयत्ने क्रियमाणे या सम्यग् विभाव्यते सा उन्तं फलं स्चयतीति।। ५०॥

किञ्च तत्र छिनाः काथन रेखाः स्युः । तासां उक्षणमाह--

छिन्नाः स्युः काश्चन सृताः प्रजावृद्धिं मनःस्थिताम्। सूचयन्ति स्यजातिं च स्यस्थानन्दस्यभावताम् ॥५१॥

याः काश्चन छिन्नाः छिन्नामा रेखास्ताः प्रसृताः । ता यदि स्युस्तिर्दि प्रजावृद्धिं सूचयन्ति स्वस्थानन्दस्वगादतां च । स्वस्थ आनन्द-स्वभावश्य स एवेति तथा तस्य भावः स्वस्थानन्दस्वभावता । तां च सुचयन्ति । स्वजातिं च सुचयन्ति । का स्वजातिरिति चेद् ब्रूमः । या या स्वभावभूता स्नीपुरुषाणां प्रकृतिविशेषसमेधिता यत्तच्य्रद्वालुता तामपि सूचयन्ति । सर्वस्यास्य फलत्रयस्य विशेषणं मनःस्थितामिति । मनःस्थितां प्रजावृद्धि मनःस्थितां स्वस्थानन्दस्वभावतां च। मनस्थितस्वं नाम स्वत एव बुद्ध्युपारूढता । एतदुक्तं भवति — यदि प्रस्ता नाम रेखाः स्युः कण्ठ उक्त ठक्षणास्तर्हि तेषां प्रजावृद्धिरस्त्येव भविष्यति वा । प्रजाश्चन्दश्च सन्तातिमात्रे वर्तते । तत्रापि विशेषोऽवगन्तव्यः । येषां स्त्रीद्वारा सन्तित-वृद्धिः श्चिय एव सन्तातिशञ्दाभिधेयास्तेषाम् । येषां पुनः पुरुषद्वारा तेषां ते सन्ततिश्चव्दाभिषयाः । अय उभयथा सन्तातिशन्दोऽभिषेयः तस्य वृद्धिः स्वमरणात् प्राक् शाखोपशाखाभेदेन नानाविधत्वस्। एवमात्मिकां प्रजा-वृद्धिं सूचयन्ति । स्वजातिं च उक्तरूपाम् । स्वस्थानन्दस्वमावता - च सर्वेषु जन्तुषु स्थावरजङ्गमात्मकेषु यथायथमनुकम्पास्वमावता अद्वेषस्वमा-वता च अनुपेक्षास्वभावता च । तथाचैवंस्वभावत्वे सिद्धे स्वस्थता तावत् समुज्जूम्भते । सक्छेन्द्रियाणां स्ववशगतत्वात् । तथाचानन्दस्वमावता विषयेभ्यो व्यावृत्तस्वभावत्वाद् विषयनिमित्तं दुःखसम्बन्धाभावात् । नन्वे वमीप सुखस्वमावता न घटते, धर्मत्वात् तस्याः । न । परमप्रेमास्पदःव-

<sup>1. &#</sup>x27;न्ति एतदुक्तं स' ह. पाठः.

िक्नेन तत्सुखावगतताया अनुमेयत्वात् । किश्च 'सुखमहमस्वाप्सम्' इति परामर्शः सुप्तोत्थितस्य दृश्यते । तेन सुप्तौ सुखानुभनोऽस्तीति गम्यते । न च तत्र कर्मम्तानां विषयाणां सुखानुभवहेतु मृतानां सम्भवोऽस्ति । अतः सुखमेकमेवानुमूयते । नच तत्र करणान्तरमपि मनसे।ऽतिरिक्तमस्ति । मनसम्बेन्द्रियसहायसम्पदैन सह स्वातिरिक्तानुपसाधनत्वम् । कित्र तदिप षाद्योन्द्रियैः सद्दैव स्वप्रकृतौ लीनमेव । अतो मनसोऽपि तदामावः । अतः स्वप्रकाशानुभावगम्यतैव सुषुतिसुखस्य । तथा च न कर्मतेति चेत् मास्तु । तथापि 'मामहं जानामी'ति जाग्रत्प्रत्ययवद्स्तु प्रत्ययः । विशेषस्त्वस्ति । तस्य सविकल्पकत्वात् शब्दसंश्चिष्ठता । अस्य तु सुवृप्तिसुखानुभवस्य न तथाविधत्यम् । करणजन्यत्वाभावात् । करणजन्यं विज्ञानं प्रत्यक्षादिशब्द-वाच्यं भवति । इदं तु न करणजन्यम् । तदानीं करणामावात् । किन्तु स्वस्वरूपमेव। अत आनन्दस्वरूपता सिद्धा। तां च स्चयतीति। अत्र फलत्रयं समुचयेन योज्यं कुहचित् । ये तावद् विषयेष्वनास्थाबन्धाः, देवतादिषु च विशेषतः सक्ताः, उपभोग्यवस्तुनि मधुराबादौ किश्चिदनु-रक्तमनसस्ते तैरतेश्वन्तैः फलैः सङ्गता भविष्यन्तीति तत्र समुचयेन फलानां स्चनम् । इतरत्र तु विकल्पेन । कथिमिति चेत् कचिद् राजादौ स्वजाति स्चयन्ति । येषां पुनः प्रजाः श्रद्धयापेक्षकसन्निधिसम्मुखीकरणमागमनं चानुवर्तन्ते तेषामुक्तलक्षणा रेखा बहुप्रजत्वं स्चयन्तीति भावः॥ ५१॥

एवं कण्डगतानां रेखादीनां लक्षगादि दर्शथित्वा कण्डाधेयभूतशिरोगतानां लक्षणानि दर्शयति । तत्र तावत् केशानामुच्यते —

## केशास्तु परुषा थेषां ते खरा हाति कीर्त्तिताः।

येषां तावत् परुषाः केशास्ते खरा नाम । येषां च खराः केशास्ते खराः कूरात्मानः कूरमनस इति कीर्तिताः । अतस्तथा विज्ञेया इति ॥

येषां वक्रा सृदुस्पद्मी सृद्वस्ते स्मृता बुधैः॥ ५२॥

येषां पुनर्वकाः वक्राकाराः मृदुस्पर्शाः स्पर्शने सति मृद्वः केशाः ते चुधैदैँवज्ञैमृद्वः मृद्वात्मानः स्मृताः अवगताः । अतस्तथावगन्तव्या से साम्प्रतिकैरित्यर्थः॥ ५२॥ येषां धूसरवर्णास्तु दीघीस्तुङ्गा खरा मातिः। प्रवृत्तिश्च तथा तेषां विरुद्धेव स्मृतिस्तथा॥ ५३॥

येवां पुनर्दीर्घा नातिदीर्घा धूसरास्तुङ्गाः केशास्तेवां खरा मतिः प्रवृत्तिः स्मृतिश्व । एतदुक्तं भवति — मतिस्मृतिभ्यां हि लोके सर्वेवां प्रवृत्तिर्दृत्रयते सर्वविषयेषु । तत्र स्मृतिर्जन्मान्तरानुभवजन्या । मतिस्तु प्रमाणजन्या । तत्र प्रथमं सर्वविषयेषु प्रमाणजन्येऽनुभवे सति मनसि कोऽपि विवेकः प्रादुर्भवति । तं च विवेकं रागादिभिः प्रेरयति । रागादिना च प्रेरिते विवेके ततः परिपोषं च गम्यमाने स्मृतिबोवकद्देतुसम्पादना-ज्जन्मान्तरानुभवजनिता स्मृतिरुपजायत इत्येवं मतिस्मृतिभ्यां क्रमेण जाताभ्यामिष्टानिष्टसाधनप्रवृत्तिनिवृत्ती । तद् यथा जातमात्र एव षाठः प्रथमं मात्रादिबोधेऽपि जाते प्रमाणवशात् पक्षात् क्षुद्रागादिप्रेरिततया विवेके च सञ्जाते तत्पश्चात् परिपोषं च गम्यमाने जन्मान्तरानुभव-जनितां कामिप स्तनपानादिस्मृतिमनुभवति । ततश्च तत्र प्रवर्तते । अन्यथा कथं तत्र प्रवृत्तिः स्यात् । अञ्जद्धस्याप्रवृत्तेरेषोचितत्वात् । तथैव दष्टत्वात् । बोधमात्रणान्यत्रापि प्रवृत्तिप्रसङ्गात् । तस्मादेवं मतिस्मृतिभ्यां तत्र बाल-प्रवृत्तिः । तथा च तिसद्धौ मतिस्यृतिभ्यामिष्टानिष्टसाधनप्रवृत्तिनिवृत्ती सिद्धे उक्ते । एवं चोक्तलक्षणकेशसम्बन्धवतां मतिखरत्वं, स्मृतिखरत्वं, ततश्च प्रवृत्तिखरत्वं च स्यात् । किं तत् खरत्विमिति चेद् बृमः अनुचितत्वमिति । अनुचितत्वं च विषयवैपरीत्यम् । तच न सकल-पुरुषव्यापीति फठानां त्रैविध्यमुपपन्नम् । यद्यपि प्रवृत्तिखरत्वमेवात्र फठ-त्वेन वक्तव्यं, कार्यखरत्वं हेतुखरत्वं विना न घटते यतः, तथापि कार्यखर-त्वदार्ट्याय देतुखरत्वाभिधानमिति न हेतुखरत्वाभिधानवैयर्थयदोषः ॥ ५३॥

किश्च-

जर्जरास्तु फचाः सूक्ष्माः फलं दुःखं महत् तु तत्। सूचयन्त्येव रामाणां विपरीतं तु तन्नरे ॥ ५४ ॥

जर्जराकाराः स्क्माश्चत् कचाः स्त्रीणां तर्हि दुःखं फलं स्चयन्ति । विशेषश्च केवलजर्जराश्चेत् तर्हि दुःखमात्रं, स्क्मत्वं जर्जरत्वं चोभयं स चितं चेत् तर्हि तन्महत् । कालतो महत्, न देशतो वस्तुतश्च, असम्भन्वात् । देशोपभोग्यं हि यद् वस्तु तद् देशतोऽविच्छन्नं भवेत् । यच मूर्तं तद् वस्तुतोऽविच्छन्नं स्यात् । न चोभयं दुःखं सम्भवित । देशोपभोग्य-त्वाभावादम्तित्वाच । अतः कालतो महत् । तेन यावन्वृतिग्तावद् दुःख-मनुवर्तत इत्युक्तं भवित । एवं स्त्रीणामुक्तलक्षणकचानां फलमुक्तवा पुरुषणां(तल्लक्षणवतां?) तल्लक्षणकचानां फलमाह — विपरीतं तु तन्नरे इति । नराणां तु तत्कलं विपरीतम् । प्रत्युत सुखं सम्पद्यत इति । ५४॥

भस्माकाराः परागास्तु यस्य सूर्विनि संस्कुटाः । तस्य नेत्रस्गत्यन्तं भवेदिति विनिश्चितिः॥ ५५॥

यस्य खलु पुंसः मूर्धनि भस्मवर्णाः पांसवः स्फुटाः सम्पद्यन्ते । स्फुटत्वं नाम विशीर्णता । विशीर्णत्वे चायं विशेषः — कण्डूयनावस्थायां प्तिमयो यथा गन्धो भवति तथा चेत् कण्डूति स करोतीत्ययं विशेषः । तर्हि तस्य नेत्ररुग् भवति । नतु कथं तत्र निश्चितिः । उच्यते । अन्वय-व्यतिरेकाभ्यां श्रेष्मयुजां पुरुषाणां कण्डूतिपांसुमन्ति शिरांसि दृश्यन्ते । तेषां च नेत्ररोगः स्फुटं दृश्यते । अतोऽन्वयव्यतिरेकाभ्यां तन्निश्वय इति । नेत्ररोगः कीदृश इति चेद् । उच्यते । तारायाश्चन्द्राकारायाः परिवे-षाकारेण कापि रेखा समुछसति । सा च द्रोणकुसुमसद्शी बहुशाखोपपन्ना च । शाखाः कीदृश्य इति चेदुच्यते । मण्डलाकारा काचित् प्रथमतः समुहसित । तद्बिहरे(खा ? का) ततोऽपि बहिरन्या ततोऽपि बहिरन्या इति तासां परस्परानुबन्धश्च भवेत् । परस्परानुबन्धो नाम कोणचतुष्टये दिक्-चतुष्टये च प्रोतरेखासम्बन्ध इत्येवमेको रोगः । अपरधन्दनविस्तिखण्ड-सन्निभः पर्युषितौदननिभश्य कोऽपि समुन्नताकारः । स नयनान्तं व्या-प्रोति । तेन च तिरीभूतं भवति नयनमण्डलम् । गोलका च विश्वकित-सिरामण्डला सम्पद्यते । तथाच रूपदर्शनासमर्थे भवति चक्षुरिति भावः ॥ ५५ ॥

किञ्च -

पृथवो पहुजाखाश्च केजाः सन्ति कचिज्जने। तस्य मृत्युः सन्निधसे जङ्का चानृतरोमका॥ ५६॥

१, 'भ्रिं सदा स्फु' ख. पाठः.

अयमर्थः —केशाः कचिज्जने पृथवः प्रसिद्धरोमचतुष्टयपरिमितास्त-दर्भपरिमिता वा बहुशाखाः किञ्चिदङ्कुरितद्वित्रिशाखोपपन्नाः सन्ति । तं जनं मृत्युः सन्निभत्ते । सन्निभानं च तद्, यत् षट्त्रिंशद्वत्सरपर्यन्तायुष्क-त्वम् । किञ्च लक्षणान्तरमप्यत्रास्ति यद् रोमानृतजङ्कत्वम् । अस्यार्थः — आवृता अङ्गीकृता रोमका रोमपङ्किर्यया तथामूता । तेन रोमकम्बलसमा-वृतेत्युक्तं भवति । तं च जनं मृत्युः सन्निभत्ते । यस्य जङ्का रोमकम्बलस-मावृता इति योज्यम् ॥ ५६ ॥

अपरं च —

यस्य केशा दीर्घतां वै गता नैय च घकताम्। तस्य स्यात् परुषा वाचा वृत्तिनीतिमनोहरा॥ ५७॥

यस्य खलु पुंसः केशा दीर्घतामेव गता, न वकतां, तस्य परुषा वाचां वृत्तिः स्यात् । किञ्च अयुक्ता च । ततो नातिमनोहरा स्यात् सर्व- पुरुषाणाम् । नापि मध्यमानाम् । युक्तियुक्ता हि वाक् सञ्जनमनोनुरञ्जनी भवतीति हि प्रसिद्धम् । तस्मात् तदभावान्न सञ्जनमनोनुरञ्जनीति ।।

किञ्च —

यस्य मांसलता मूर्षिन विचते तस्य निम्नता। उन्नतत्वं तथा सिद्धं प्रमेहः सङ्गतो भवेत्॥५८॥

यस्य मूर्धिन मांसलता निम्नता उन्नतत्वं च विद्यते तस्य प्रमेदः सङ्गतो भवेत् निरन्तरानुबद्धो भवेत् ॥ ५८ ॥

किश्च-

यस्य केशास्तन्तुरूपा उद्ग्रा रक्तकम्बलाः। कारास्तस्य भवेद् दोषस्तनौ बुद्धौ तु किं पुनः॥ ५९॥

यस्य पुनः केशास्तन्तुविन्निहिता इव मान्ति उद्याश्व उद्गतायाः अर्ध्वमुखाया इति यावत् । रक्तकम्बलाकाराः । तस्य दोषस्तनौ भवेत्, किमुच्यते बुद्धौ । बुद्धिकार्यत्वात् सर्वप्रवृत्तीनाम् । कोऽस्य दोषः कारण दोषेणैव विज्ञायते । अतः किमु वक्तव्यं तनौ दोषे सति बुद्धौ दोषो-ऽस्तीति । तस्मात् सर्वथा तथाविषलक्षणवतां दुष्टता अरपृश्या तज्जन्मा परिहार्यो भवेदिति भावः ॥ ५९ ॥

यस्य बुद्धिविकारस्य हेतुः काचित् समुन्नतिः।

शिरसि प्राप्तकल्याणः स पुमान् भवति ध्रुवम् ॥ ६०॥

यस्य खलु पुंसः सर्वजनबुद्धिविकारहेतुः कापि समुन्नतिः ।शिरिस भवेत् तस्य यदा सा प्रवर्तते तदैव वेगेन प्राप्तकल्याणता स्यात् । प्राप्तं कल्याणं येन तस्य भावः प्राप्तकल्याणता । कल्याणं स तदैव प्राप्नोती-त्यर्थः । नित्यानित्या च समुन्नतिर्दश्यते शिरोगता । तत्र नित्या चेत् तर्हि स पुमान् कालेन प्राप्तकल्याणो भवेत् । यद्यनित्या तर्हि यदा सा समुन्नतिस्तदैव वेगेन कल्याणं प्राप्नोति । यद्यव्याधिमूळः समुन्नतिविशेष-स्तर्हि । अन्यथा व्याधिविशेषम् लत्वे समुन्नतेर्न किञ्चित् फलम् । यदि वा व्याधिरेव प्रोज्जूम्मते इति सम्भवति वा फलम् । समुन्नतिश्च न गहुरूपा सम्भवन्त्यत्र विवक्षिता । किन्तु चतुरश्रपरिमाणा त्रिकोणपरिमाणा दण्डा-कारा वा कपोतपक्षपरिमाणा वा काकपक्षपरिमाणा वा गिलिगिछिपक्ष-परिमाणा वा। तेष्वेतेषु पक्षेषु तद्दर्णताप्यपेक्ष्यत इत्यवगन्तव्यम् । कल्याणं च न सामान्यमत्र विवक्षितम् । येनाविशेषविवक्षया कल्याण-विशेषेष्वन्यतमोऽत्र फलं स्यात् । किन्तु विशेषविवक्षया । कल्याण-विशेषः स क इति चेद् उच्यते । कल्याणं हि शुभम् । शुभं च सर्वस्माच्छुभजाताद् यद्धिकं तत् तच्छब्देनाभिधातुं योग्यम् । अधिकं ष सर्वस्माच्छुभान्निरुपाधिकसुखजनकम् । तच पुत्रजन्मैव । ननु कथं पुत्र-जन्मनो निरुपाधिकसुखहेतुत्वेन परमशुभत्वं वक्तव्यं स्याद् । उच्यते । निरुपाधिकत्वादेव तज्जन्यसुखस्य । अन्यजन्यसुखस्य सोपाधिकत्वाच । ननु भिन्नरुचीनां लोकानां यद्यदिभमतं तत् तस्य सुखहेतुः । अतस्तदेव शुभतममिति चेत् । सत्यम् । तथापि सर्वेशां पुत्रजनमन्यविवाद एव निरति-शयसुखहेतुत्वे । किञ्च परलोकादिहेतुत्वेनापि पुत्रजन्मनः सुखहेतुत्वम् । अतोऽपि तदेव शुभतमम् । किञ्च यदि प्रियासुलप्रसवादेः सुखहेतुत्व-मुच्यते तदापि न दोषः । त्रियासुखत्रसवस्य ।निरतिशयसुखहेतुत्वाभा-वात् । तस्मात् पुत्रजन्मैव कल्याणशब्देनाभिधीयते इति ॥ ६० ॥

एवं तावत् कण्डादुपरिभागगताना रेखासमुन्तत्यादीनां लक्षणानि प्रदर्शितानि । इदानीं कण्डगतानां तेषां लक्षणादि दिदर्शियषुराह —

कण्ठे या प्रथुला पीताकारा ज्ञालाह्यान्विता। समुन्नतिः स्फुटतरा तया सर्वो लभेत ज्ञाम ॥ ६१ ॥ या पुनः कण्ठगता पृथुला शाखाद्यान्विता पीताकारा समुन्नतिः तया सर्वो लोकः शं लभेत । शं नाम न वैषयिकं शं किन्तु, कर्मजनितम् । तच देशकालादिवस्त्वपेक्षया भवति । न का(र)णोत्तरादिति ॥ ६१ ॥

किश्च —

या तत्र क(ण्ठ?ण्ठे) रोमाणि व्याप्य तिष्ठति सूक्ष्मकृत्। तया सर्वो हि लोकः स्यात् काणः क्लीबानुसार्यपि ॥ ६२॥

यस्य पुनः कण्ठे काचिद् रेखा रोमाणि व्याप्य तिष्ठति सा स्क्ष्म-कृत्राम । तया सर्वो लोकः काणः स्यात् । किश्च सः क्षीबानुसार्थिष स्यात् । क्षीवं नामोत्पादनाक्षमं वस्तु । तदनुसार्थिष पुरुषः स्यात् । एत-दुक्तं भवति — समग्रता यद्यस्या उक्तलक्षणायाः स्यात् तर्द्धुक्तं फलमिष भवेदिति ॥ ६२ ॥

किश्व —

संघर्मा सा यदि भवेज्जर्जरा तनुरप्यसौ।
तया मृतिं लभेल्लोकः प्रशस्तश्च ध्रुवं भवेत्॥ ६३॥

या खलु कण्ठगता जर्जराकृतिः सूक्ष्मात्रा रेखा सा सधर्मा नाम । तया लोकः मृति लभेत् । लोकः प्रशस्तश्च भवेत् । ननु कुतः प्रमाणादेत- न्निर्णयः । न तावदन्वयव्यतिरेकाभ्यां तदवगम्यते, तयोरदर्शनात् । नापि प्रमाणान्तरात् , तस्यासम्भवाद् । उच्यते । अन्वयव्यतिरेकौ तावत् प्रमाणमेव । तयोरेवासिन् विषये प्रमाणत्वात् । ततश्च न प्रमाणान्तरगवेषणा- (न ?)वकाशोऽस्ति । एतेन पक्षान्तरमपि निरस्तं वेदितव्यम् ॥ ६३ ॥

किच —

निम्नो भागो यदि भवेद् रेखामात्राकृतिः स्फुटा । न सम्यग् विदितं यत् तत् साम्राज्यं तु ध्रुवं भवेत् ॥ ६४॥

या पुनः कण्ठगता स्वच्छमृद्वाकारा स्वच्छा च मृद्वाकारा चेति तथा रेखा यदि भवेत् , तिईं सास्य पुंसस्तत् फलं सूचयेत् । यन्न सम्यग् विदितं न सम्यक् प्रथितं फलम् , अमङ्गलमिति यावत् , तद् भवेत् । यदि सा रेखा निम्नो भागः स्फुटाकृतिश्च भवेत् , स्फुटा आकृतिराकारो यस्याः सा तथा, तर्द्वेतदेवममङ्गलाख्यं फलं भवेत् । यद्येतदेवं न स्यात् तिईं फल-विशेषं दर्शयति — साम्राज्यं तदा ध्रवं भवेत् । भवेद् ध्रवमिति वा यो- जना । तदा निश्चयार्थो ध्रुवशन्दः । पक्षान्तरे तु नित्यार्थः । अत्र स्फुटाकारेति नामेत्यवगन्तन्यम् । नतु कथं साम्राज्यं फल्लमस्या रेखाया उच्यते ।
सामान्येन साम्राज्ययोग्यतायाः सर्वत्राभावात् । नैतद् युक्तम् । साम्राज्यस्य
यल्लक्षणं तद् यद्यन्यत्र ब्राह्मणादाविष स्यात् तिर्हे तत्रापि तत् स्यात् ।
ठक्षणस्य बल्लक्त्वात् । किं तद् बल्लक्त्वामिति चेदत्र ब्रूमः । लक्ष्यव्यापकत्वमिति । नतु तदेवासिद्धमिति चेद् न । व्यापकत्वं विना लक्षणस्य लक्षणत्वस्याभावात् । नतु मास्तु लक्षणस्य लक्षणत्वम् । नैतदिष समञ्जसम् ।
भाष्तवचनितरोघात् । आप्तवचनं हि शास्तम् । तिस्मिश्च समर्थितमेतत् ।
अतो लक्षणत्वमङ्गीकर्तव्यमेव । लक्षणत्वे च सिद्धे तस्य व्यापकत्वात् ।
अतश्चोक्तचोद्यानवकाशः । यदिवा, साम्राज्यशब्देन क्षत्रियादन्यत्र तदमीष्टं
स्थानविशेषमात्रमभिधीयते । यदि दृश्येत तत् , तदा तु लक्षणस्य न दोषः,
व्याप्तिश्च ॥ ६४ ॥

किञ्च,

या प्रभित्तिः कण्ठगता वर्तुला मांसलस्पृशा। तया मेघारूयया सम्यग् ध्रुवं जानाति च्छिद्रकम्॥६५॥

अयमर्थः — या कण्ठगता मांसलस्प्रशा प्रभित्तिः प्रभेदः वर्तुला वर्तुलसंस्थानविशेषा सा मेधा नाम । तया सम्यक पदच्छिद्रज्ञो भवेत् पुरुषः । ध्रुवमसंशयमित्यर्थः ॥ ६५॥

किञ्च,

प्रभित्तिरधिका चेत् स्याद् दीर्घाकारा मद्इच्युता। सहैव भागशेषेण तत्तदासौ सुखी भवेत्॥६६॥

यदि पुनः प्रभित्तिः प्रभेदः पूर्वोक्तलक्षणाया अधिका चेत् स्याद् दीर्घाकारा च, यदि च मदभ्च्युताख्येन भागविशेषेण सह स्याद् सहिता च स्यात् तत्तर्हि स पुमान् सुखी भवेत् नित्यसुखी स्यादित्यर्थः ॥ ६६ ॥

एवं तावद् भूयोऽपि कण्डगतानां रेखाणां लक्षणादीनि दर्शितानि । सम्प्रत्युरःस्थल-गतानि रेखादीनि तल्लक्षणं च कथयति ---

वरःस्थलं विज्ञालं स्यान्नातिककेशमांसलम् । तत्र मध्ये तु यो भागो निन्नः स्यात् तेन रोगवान् ॥ ६७॥

यन्नातिकर्कशमांसलं विशालं स्यात् कर्कशत्वं मांसलत्वं चोभयं समग्रं न युक्तं, किन्तूभयं किञ्चित् किञ्चिदपेक्षितम्, एवम्भूतं विशालं वक्षः वक्षःशब्दवाच्यं भवेत्, तत्र यो मध्यदेशे निम्नो भागः स न युक्तः रोग-वत्त्वापादकत्वात् । यद्ययं निम्नो भागः स्यान्मध्यगतः तर्हि असौ रोगवान् स्यादेव इति नियतमेतत् फलम् । नतु वक्षःशब्देन कः प्रदेशोऽभिधीयते । उच्यते । स्तनादुपरि कण्ठादधस्तात् अदेशः । नतु तर्हि मध्ये निम्नमागो दुर्वारः स्यात् । तथाच तत्कृतो दोषोऽपि तथा स्यात् । नैतद्युक्तं, मध्य-शब्देनात्र श्लोके कण्ठधिष्णयभूतास्थ्रोऽधस्तात् चतुरङ्कुलं गत्वा यो मध्य-मागः स उन्यते यतः, अतो न दोषः कोऽपि समापतित । ननु तहिं तस्य भागस्य कथं मध्यशब्दवाच्यत्वं, डित्थादिशब्दवत् स्यादिति चन्न तथा साते लोकप्रसिद्धिविरोधात् । लोके हि (न?) मध्यादिशब्दो न डित्यादि-शब्दवद् यद्वया प्रयुज्यते । अपितु गवादिशब्दवत् पाचकादिशब्दवद्वा अर्थयोगोदेव प्रयुच्यते इति । नैतत् सारम् । अत्राप्यर्थवत्तया मध्यश्च-द-प्रयोगोपपत्तेः । तथाहि — द्विधा हि मध्यशब्दप्रयोगः । भागचतुष्टयस्य यो मध्यमो देशः स एकः प्रकारः, भागद्वयस्य यो मध्यमः प्रदेशः स एकः, इति । तदत्रापि भागद्वयस्य पूर्वाधरभागयोर्यो मध्यस्थो देशः स मध्य-शब्देनोच्यत इति न कोऽपि दोषः। यदि वा, कण्ठाचतुरङ्गुलं गत्वा स्तन-मध्याचतुरङ्कुलमुपरि च गत्वा यो मध्यदेशः तस्य स्तनद्वयपार्श्वयोरप्युभयतो गत्वा चतुरङ्गुलं मध्यदेश्वत्वमस्येव इति न काचिद् दोषक्षतिः ॥ ६७ ॥

> द्क्षस्तनस्योपरिसन्निवेशे वर्णप्रभेदः कचन स्फुरेद् वा । तहीत्र चित्रं महदेव भूयः स्यादेव नास्त्यत्र विचारयोगः॥६८॥

अयमर्थः—दक्षिणो यः स्तनस्तस्योपिरसिन्निवेशे उपिरमागे कश्चिद् वर्णप्रमेदो वर्णिविशेषः नीलादिष्वन्यतम इति यावत् । क्रचन पुंसि स्फुरेद् वा स्फुरेचेत्, तिहे अत्र पुंसि भूयो भूयो महदेव चित्रमाश्चर्यकर्म स्यादेव । ननु क्वचित् स्यात् क्वाचेन्न स्यादिति चेन्मन्यसे अत्राह — नैवात्र ।विचारयोगः । अत्र अस्मिन्नर्थे विचारयोगः विचारसम्भवः नैव स्यादिति ।

१. 'तरसा रो' घ. पाठः

अयं भावः — यस्य यस्य पुंसः क्षिया वा दक्षस्तनोपिर कोऽपि वर्णविकार-स्तस्य तस्याश्चर्यवत् कर्म भवित भृतं च भविष्यति च । यथा भगवतो नारायणस्य श्रीलक्ष्माख्यवर्णविकारयुक्तस्य । यथा वा भविष्यतः किल्क-रूपस्य तस्यव । तस्मादधुनापि तथैव भवितव्यम् । नन्वेकत्रैतदर्शनेन कथं सर्वथा तत्कल्पना युक्ता वक्तुम् । अत्र बूमः । एकिस्मन् विष्णौ तल्लक्षण-दर्शने सर्वातिशायि विचित्रं कर्म दृष्टम् । तस्मादन्यत्रापि वैचित्र्यमात्रयुक् कर्म भविष्यतीति वक्तुं युक्तम् । न केवलं विष्णौ तल्लक्ष्म तथाविधं च कर्म दृश्यते, किन्तु अन्यत्रापि दृश्यते । बहुषु च प्रदेशेषु दृश्यते । तस्माद् युक्तमुक्तमिति ।। ६८ ॥

वामस्तनस्योपरिसन्निवेदो वर्णप्रभेदो यदि दृश्यते चेत्। तह्यत्र भूयः सकलं विचित्रं नृश्यत नास्तिक्यधिया ख्यं च॥ ६९॥

अस्यार्थः — वामस्तनस्योपरिदेशे यद्ययमुक्तविधो वर्णविकारो दृश्येत चेत् तिहैं अत्रास्मिन् पुरुषे भूयो भूयः पुनः पुनर्विचित्रं महत् कर्म नश्येत । किञ्च नास्तिक्यधीः स्वयं जायते । ततो हेतोः स्वयमपि पुरुषो नश्येत् । अत्रापि नास्त्यत्र विचारयोग इत्येतदनुषञ्चनीयम् ॥ ६९ ॥

किञ्च,

यदि वर्णप्रभेदस्य सम्बन्धी कोडिप तत्परः। वर्णभेदः प्रदृश्चेत तर्हि श्रीशालिता भवेत्॥ ७०॥ एबोडिथः — यः कोडिप दक्षस्तनस्रोपिर वर्णविकारस्तत्सम्बन्धी कोडिप वर्णविकारः स्याचेत्, (तिहिं?) स च तत्परः तस्मात् प्रकृतात् परः अन्यः, तिहं श्रीशालिता भवेत् श्रीमानसौ पुरुषः स्यात् । यदि दक्ष-स्तनस्योपिर यो वर्णविकारस्तत्सम्बन्धी तिद्विपरीतः कोडिप वर्णविकारः स्याचेत् तिहं प्रवृद्धसम्पद्यं पुरुषः स्त्री वा स्यादिति तात्पर्यम् ॥ ७०॥

वर्णद्वयस्य सम्बन्धे तेन दुष्टः पुमान् भवेत्। स्त्रीणां तु नैतदेवं स्याद् विपरीतार्थसम्भवात्॥ ७१॥ अयमर्थः - वर्णद्वयस्य यदि सम्बन्धो भवेदाद्येन वर्णेन दक्षस्तनो-परिभागे पूर्वोदितेन तेन, तर्हि पुरुषस्य दुष्टता भवेत्। स्त्रीणां चेदेतदेवं न स्याद्, यत् पुरुषाणां तल्लक्षणस्य फल्लेनोदितम् । कुतः । विपरीतार्थ-सम्भवात् । दुष्टतालक्षणो योऽर्थः तस्य विपरीतो योऽदुष्टतालक्षणोऽर्थस्तस्य सम्भवात् । गुद्धतालक्षणस्यार्थस्य सम्भवादिति यावत् । एतदुक्तं भवति — दक्षिणस्तनस्योपिर वर्णत्रयसन्निवेशो यदि भवेत् पुरुषाणां तिहैं महापातक-दोषाणां सम्बन्धः स्यात् । तेषु वान्यतमसम्बन्धो नियतः । स्त्रीणां तु नैत-देवम् । कथमिति चेद् दक्षस्तनस्योपिर वर्णत्रयसम्बन्धे गुद्धिरेव स्यात् । कीद्दशी सेति चेद् , महापातकसम्बन्धव्यावर्तनप्रदिशिनीति त्रूमः । तस्मात् तत्र वर्णत्रयसम्बन्धः पुरुषाणां दोषस्चनाय । स्त्रीणां तु न, प्रत्युत तिद्व-परीतस्चनायेति ॥ ७१॥

> मध्ये पिटकसम्बन्धः पुरुषाणां शुभावहः। स्त्रीणां तु कनकस्पर्धी तद्घस्तु प्रमापकः॥ ७२॥

अयमर्थः - पुरुषाणामुरोमध्ये यदि कश्चित् पिटकसम्बन्धः सम्भवेत् तर्हि स शुभावहः । स्त्रीणां तु स नियमेन कनकाय स्पर्धते । कनकोद्भवं प्रतिबन्नाति । कनकशब्देन कुप्याकुप्यद्भयसुच्यते । तदुद्भवं नियमेन प्रति-ब्झाति । पुरुषाणां तु यद् यदिष्टं हितं च तत् सर्वं सम्पौदयति । ताद्धि सुखम् । तस्मात् पुरुषाणां तत्सम्पत्तिर्धुक्ता । स्त्रीणां तु न युक्ता । शुभा-ग्रुभफलहेतुत्वादिति । तदधस्तु प्रमापकः । मरणसूचक इत्यर्थः । नन्वेतः द्पि लक्षणं पुरुषगतं प्रतीयते । न च पुरुषमात्रस्थैतल्लक्षणम् । अन्यत्रापि दर्शनादिति । सत्यम् । (न) पुरुषमात्रस्यैतल्लक्षणम् । किन्तु स्त्रीणामपि । तिईं को विशेष इति वक्तव्यम् । अत्र वदामः । तदधस्तात् स्थितत्वेऽपि पार्श्वयोः शाखाद्भयं स्वरूपभूतमपेक्षते । न केवलं तदेव, अपितु विशेषा-न्तरमपि । तत् किमिति चेद् त्रूमः । यदंसद्दयेऽपि पिटकद्वयसम्बन्धित्वं तदेवेति । यदि वा प्रमापक इत्यस्यार्थान्तरं — प्रमापको ज्ञापक इति । तत्राध्याहारश्च कर्तव्यः । स च बलात् सिध्यति सर्वस्यापीति । न च सर्व-ज्ञतात्र विवक्षिता । अपितु प्रायिकी सर्वज्ञता । तेन यत्र यत्र बुद्धिप्रवेशाय यत्यते तत्र तत्र प्रस्तबुद्धितया इटिति तद्विषं(यं ?)यानबोधः स्फुटतरं ज्-म्मते प्रतिभादिलक्षणैः । न च झटित्युत्पत्त्या झटिति विनाशः । प्रमोष-

१. 'म्पद्यते ।' क. पाटः

गन्धासहत्वात् तत्पुरुषादेः । तथा चैतल्लक्षणवतां पुरुषाणां स्त्रीणां च तद्वतीनां विवक्षितिविशेषवत्त्वे ज्ञानलाभः सर्वविषयः प्रायेण भवति । मरणं च भवत्यचिरेण । ननु तत्राचिरकालशब्देन कियत्पर्यन्तं वयो गत्वा मरण-मादिश्य(ते ।) अत्र त्रूमः । यावत् तत्प्रतिभादिलक्षणो (दो १ विशे)षः सर्वविषयः परमकाष्ठां गत्वा स्वकार्यभूतां गुणगणविवेचनमयीं कीर्तिमातनोति तावदायुःस्थितिः । तस्यां च कीर्तिलाभसन्तुष्टौ जातमात्रायां मरणमादिश्यत इति ॥ ७२ ॥

यस्य हाराख्यरेखा(तु १ या) विच्छित्तिः परिलक्ष्यते । स्थानत्रये तस्य मृत्युर्नित्यसन्निहितो ध्रुवम् ॥ ७३ ॥

यस्य खलु पुंसो हाराख्यरेखा(तु १ याः) त्रयो मङ्गाः स्फुरेयुः स्फुरन्ति च तस्य मृत्युर्नित्यसिन्निहितः । अत्र न किञ्चित् संशयकारणमस्ति । एतदुक्तं भविति—हाररेखाणामिन्छेदपरिवृत्ततात्यन्तमपेक्षते । तत्र यदि त्रयो मङ्गाः सम्भवेयुर्दश्यन्ते वा तिर्हं स नियतरोगी भवेत् । नियतरोगिणां पुरुषाणा-मायुर्नित्यसन्दिग्धम् । तिददमुक्तं नित्यसिन्निहितो मृत्युरिति । केषाञ्चित् पुनरेतासां रेखाणां त्रयो मङ्गाः सम्भवेयुः । किं ति क्षक्षणमिति चेच्छृणु, वदामः । यत् तासामेव रेखाणां कण्ठसिन्नधौ निम्नत्वं वक्षसि चानिम्नत्वम् एतदेव तिष्ठक्षणम् । तथाच येषामेति क्ष्यं दश्यते हाराख्यरेखामङ्गस्चकं येषां च तद् भक्तत्रयं दश्यते तेषां सर्वेषां नित्यरोगितया तद्रङ्गाशङ्गया तदायुर्भङ्गभयाच तत्सावनाय नित्यप्रयत्नः कार्यः । अन्यथा मितमिद्भरिप पुरुषेस्त्यक्तमेवार्युभवेदिति ॥ ७३ ॥

यस्य कृष्णमुरः साक्षाद् धवलाकारयोगिनः। तस्य शुक्तं भवेदल्पमिति त्र्यात् प्रसाधने॥७४॥

एषा योजना—यस्य खलु पुंसः साक्षाद्धवलाकारस्य वश्वः कृष्णं तस्य ग्रुक्तं प्रति अल्पं भवेदिति वचनं न्रूयात्। कदेति चेदाह — प्रसाधन इति । प्रसाधने गर्भाधाने पृच्छ्यमान इत्यर्थः । नतु किं तदल्पं भवेद् । उच्यते । अत्र हि गर्भाधानं पृष्टम् । उत्तरवचनं च ग्रुक्तविषयं तदाधातुः । तथाच ग्रुक्तप्रयोज्यं यद् वस्तु गर्भरूपं पुंठक्षणं प्रष्टुः समीहितं तदेवाल्य-मित्युत्तरवादिना वक्तुं युक्तम् । अतस्तदेवोक्तमत्राल्पमिति । न चान्य-

१. 'त्येवं व' ङ पाठ:.

दाशङ्कनीयम् । प्रश्नोत्तरयोवैंयधिकरण्यप्रसङ्गात् । किञ्च ग्रुक्कस्यैवालप(त्व)मत्रोक्तं, तथापि तत्कार्यभूतस्य गमें वस्तुनोऽल्पत्वं सिध्येत् । किं
तदल्पत्वमिति चेदाभासत्वमिति श्रूमः । आमासत्वं चाकार्यकरत्वम् ।
नन्वकार्यकरत्वाभासत्वे जनित्वा मातापित्रोर्भरणात् प्रागेव स्वनाशेन भाव्यमित्येव नियमः, न जन्मनः प्रागिति, न च जन्मानन्तरिमिति च, न च
जातमात्र इति च । तस्मादयोगः विवक्षितसिद्धचभावात् । न । आभासत्वस्य तावन्मात्रेणासिद्धेः । आमासत्वं हि अकार्यकरत्वमिति सर्वसिद्धम् ।
कार्य चात्र गर्भसम्पाद्यं पित्रादिविषयं बह्वस्ति । प्रथमं तावद् गर्भे सन्जाते
काप्यपरिमिता प्रीतिः सञ्जायते, तदनन्तरं तत्परिपूर्णतया । ततो जन्मानन्तरं पुत्रमुखदर्शनादिनिमित्तम् । ततस्तत्क्रमणादिनिमित्तम् । एवं बहुकार्यता । तदेतेषु नामकरणात् प्राक्तनेषु कार्येषु गर्भजन्ममात्रव्यतिरिक्तेषु
अन्यतमभूतं यत् कार्यं तदेकमिप न भवितुं युक्तमित्येतदाभासत्वमभिमतम् ।
एवं च न विवक्षितासिद्धिरिति ॥ ७४ ॥

यस्य बक्षःपृष्ठभागे कृष्णा रेखाः समुद्गताः। समुद्गताष्यास्तस्य स्यात् सर्वत्रापि पराजयः॥७५॥

अयमर्थः — यस्य खलु पुंसः पृष्ठे उरःप्रतियोगिभागे थाः समु-द्भता रेखास्तास्सम्द्रता इत्यवगन्तव्याः । तत्फलं यत्र यत्र तत्प्रवृत्तिस्तद्भतः पुरुषस्य तस्य तत्र सर्वत्रापि पराजयः । स्त्रीणां तु एतल्लक्षणं विपरीतं फलं सूचयति । तत्र कश्चिद् ।विशेषोऽवगन्तव्यः । ऊर्ध्वगामिन्यः अधो-गामिन्यश्च रेखाः सम्भवेयुः । तत्रोध्वगामिन्यश्चेत् तिर्द्धं न पराजयः स्यात् । अधोगामिन्यश्चेत् तर्ध्वक्तं फलं नियतमेव । स्त्रीपक्षे तु अधोगामिन्यः गुमं सूचयन्ति । ऊर्ध्वगामिन्यस्तु ।विशेषग्चभजातं सूचयन्तीति । नतु कथं सर्वस्यापि प्रवृत्तिविषयस्य फलं पराजयः स्यात् । या जयार्था प्रवृत्तिस्तस्या एव पराजयः फलमेतद्रेखावतां स्यान्नान्येषामन्यत्रेति । सत्यं, तस्यापि प्रवृत्तिः फलाय हि कियते । तथा च तदसिद्धौ पराजय एवेति तदुक्ते-रयुक्तता न वक्तुं युक्तेति समञ्जसम् ॥ ७५ ॥

इति स्कान्दशारीरके षष्टोऽध्यायः।

## अथ सप्तमोऽध्यायः।

वर्तमानश्चपर्यन्ते विश्वयादिषु योजयेत् । वारांस्तिथीश्र तां सक्क्ष्यां गुणयेच्य पृथक् कमात् ॥ द्राभ्यां त्रिभिश्चतुर्भिश्च सप्तषट्काष्टभिः क्रमात्। निक्शेषहरणेष्वेषु त्रिषु यात्रा न शोभना ॥ आदिश्न्ये महत्पीडा मध्यश्न्ये महद् भयम् । अन्त्यशून्ये महद्भानिश्चिशून्ये मरणं भवेत ॥ त्रिष्थानं शून्यरहितं सर्वत्र विजयी भवेत् । वर्तमानर्क्षपर्यन्तं जन्मश्चीद् गुणयेद् बुधः ॥ चतुर्भिर्गुणयेत् सङ्ख्यां शुक्कप्रतिपदादितः ॥ तिथयस्तत्र संयोज्या वाराः सूर्यादयस्तथा । विभजेन्नविभः शेषैः फलं तत्र समादिशेत्।। तापं कान्ति मृतिं लक्ष्मीं श्रियं सौल्यं यशः कलिम । बहुचिन्तां क्रमान्नृणां त्र्यादत्र दिने दिने ॥ लयाद् वैनाशिकक्षेत्रसंस्थिते गुलिकेऽकेजे। भौमदृष्टेऽथवा युक्ते तद्दशान्ते सृतिं वदेत् ॥ पत्राङ्गघटिकायुक्ता योजयेद् राशिनाहिकाम्। संयोज्य गुलिकस्यापि नाडिकाकिविभाजिता ॥ शेषरास्यष्टमाधीशदशान्ते मरणं वदेत् । (१)

एवं तानत् कणाद्नीग्गतानासन्तर्वहिभौगगतानां च रेखादीनां खक्षणादीनि द्शिं-तानि । स्तनोर्ध्वगतानां लक्षणानि तत्कलनि च सर्वाण्युक्तानीति प्रायशो मत्वा तद्वी-गतानां लक्षणादीनि (दि) द्रशिषुः प्रथनं हुत्तरृष्ठयोर्लक्षणादि दशयति, तद्गतानां च

> तदेव हृद्यं प्रोक्तं यत् तत् (१७१ पद्म)समस्थिति। तत्पृष्ठं च तदेव स्वाद् यहजु स्थिरमायतम् ॥ १॥

अयमर्थः — यत् पद्मसमस्थिति पद्मेन समा स्थितिरवयवसंस्थिति-रवयवसंस्थानं यस्य तत् तथाभूतम् । हृद्यं तद्विद्धिः प्रोक्तम् । पद्मसाम्यं च गुणैः कोमलत्वमनोहरत्वस्निग्वत्वारूयैः वृत्ताकारेण च । न च स्निग्ध-त्वं तैलादौ साधु, अतस्तत्साम्यमत्रापेक्षितव्यमिति युक्तं वक्तुम् । याव-न्मात्रं पद्मगतं स्निग्धत्वं तस्यैवात्रापेक्षितत्वात् । यच स्थिरमायतम् स्निग्धत्वं तदेव च तत्पृष्ठं नान्यत् । एतलक्षणमुत्तमहृदयभागतत्पृष्ठयोः । मध्यमानां तु गुणैकदेशयोगो हृदयतत्पृष्ठयोः । भधमानां तु हृदय-तत्पृष्ठयोक्दीरितलक्षणगन्धोऽपि नास्त्येवेति ।।

तद्गतरेखादिलक्षणमाह --

तद्गता पृष्ठित वृत्तस्थितः कण्डूतिसंश्रया । तथा सर्वोऽपि लोकः स्याद् वशे वश्यस्तु भीतिकृत्॥

अस्यार्थः — तसिन् हृद्ये पृथ्वाकारा वृत्तसंस्थितिः कण्डूतिसंश्रया नाम । कण्डूतिसमाश्रयत्वं विशेषणं च न नाममात्रम् । तया रेखया सर्वो छोको वशे भवेत् । यदि कोऽपि वश्यो भवेत् ति स भीतिकृत् स्यात् । वश्यभ वनस्य वश्यत्वस्य च को विशेष इति चेद् उच्यते । स्वत एव यद् वश्यभवनिमष्टकारित्वं तद् वश्यभवनं विविश्वतम् । यश्य प्रवृत्तिवशाद् वशे भवनिमष्टकारित्वं च तद् वश्यस्विमिति । तत्र यदि कश्चिद् वश्यो भवेत् ति स नित्यं भीतिकृत् स्यात् । कथम् । नन्वयं मम सर्वमेव पुरुषार्थं साधियतुं समर्थः । तस्मादयं वश्यो नु स्यात् किं वा नेति भयपरवश-हृदयतया सुखं न कदाचिल्लभेतिति ॥ २ ॥

तत्पृष्ठे श्रक्षणवर्णाः स्युस्तिस्रः काश्चन दीपिकाः। ताभिरन्तो भवेन्त्रनं निजवस्तुसमाश्रयः॥ ३॥

तस्य द्वयस्य यत् पृष्ठं तत्र याः श्रुष्टणाः श्रोभनवणीस्तिस्रः काश्रन रेखाः ता दीपिका इत्युक्ताः । ताभिः सर्वस्यापि निजवस्तुनः अन्तो विनाशः स्यात् । नात्र संशयकारणमस्ति । ननु सर्वस्यापि निजवस्तुनोऽन्तमेताः कथं सूचयन्ति । देहादेरिप निजवस्तुत्वात् , तस्य च मोक्ष एव विनाशात् । मोक्षश्रेत् स्यात् तिई इष्टसिद्धिरेव स्चिता स्यात् । नैतद् युक्तम् । निजशब्दस्यात्र सङ्कुचितवृत्तित्वात् । तत् कियद् वस्तु तेनीच्यतं इति वक्तव्यम् । उच्यते । तदाभिमततरं पुत्रव्यतिरिकतं प्रियावस्वादि वस्तु तदेव निजवस्तुशब्देनोच्यते । तथाच न कोऽपि प्रसङ्क आपततीति ॥ ३ ॥

निम्नस्तु पृष्ठभागश्चेत् प्रसिद्धिं सूचयत्यसौ । गुणलोपश्च तम्र स्पाद् यदि कण्डूतिसम्भवः ॥ ४॥

अस्यार्थः — तत्र पृष्ठे यदि कश्चिन्निम्नो भागः स्यात् तर्ह्यासी प्रसिद्धि स्वयित भाविनीम् । प्रसिद्धिश्च गुणख्यातिरेष । तथाच न दोषानुषद्भः । एषा स्वयतीत्युक्तं भवति । किन्तु तत्र निम्ने भागे यि कण्डूतिसम्भवस्तिर्हि गुणलोपश्च स्यात् । कस्य गुणस्य लोप इति चेद्, उच्यते । न वीर्यशौर्यादेः किन्तु शमादेः । शमादिश्च शमो दमस्तितिक्षा इत्येतश्चयम् । तस्य लोपः स्यात् । लोपो नाम तिरोभावः । तिरोमावश्च वासनासिहतया अविद्या अदर्शनम् । तच चित्तव्याक्षेपाद् भवति । तेन चित्तव्याक्षेप एव गुणलोप इत्यभिधीयते इति ॥ ४ ॥

रोमाणि रोमक्त्पेषु तत्र स्युर्घदि तस्य वै। अपत्यभङ्गो विज्ञेयस्तत्पुत्राणां त्वधी्रता॥ ५॥

भयमथः — तत्र रोमकूपेषु रोमाणि यदि स्युस्तध्यपत्यभङ्गो विश्वेय-स्तत्युत्रभङ्गो वा । सर्वथा हृदयतत्पृष्ठयो रोमकूपेषु रोमसम्भवः अपत्य-विनाशहेतुः ॥ ५ ॥

किश्च--

तत्रैव यदि संश्लेषी रेखादयसमुद्भवः। सृतिरेव भवेत् तस्य द्वात्रिंशद्वतस्यराद्धः॥६॥

अवमर्थः — तत्र हृदयतत्पृष्ठयो रेखाद्वयसमुद्भवः रेखाद्वयजन्य-कश्चित् संक्षेषो भवेत् तर्हि द्वात्रिंशद्वत्सरादवीङ् मृतिभवेत् ॥ ६ ॥

किश्च दीर्घतराणि स्यू रोमाणि पृथुलान्यपि। तर्हि तत्रैव मरणं यत्र कर्मणि सश्चरेत्॥ ७॥

प्वोऽर्थः — तत्र हृदयतत्पृष्ठयोः पृथुलानि दीर्घतराणि च रोमाणि चेत् स्यस्ति तस्य पुंसो यत्र यदा कर्मसु प्रवृत्तिभैवेत् निरन्तरं तत्तत् कर्म कुर्वन् भवति, स्वयं तत्र तदा मरणं भवति । ननु तत्रापि विशेषो न नियतो निर्भारित इति चेदत्र ब्र्मः। एतावन्मात्रस्यैवेदं लक्ष्णिमिति ॥ ७॥ किञ्च —

तत्र यद्ध्वेद्याखा स्यात् काचिद् रंखा सरस्वती । तयायं पण्डितः छोक्तः स्वकर्मनिरतश्च सः ॥ ८ ॥ तत्रैव हृदयतत्पृष्ठयोर्यद्ध्वेशाखा ऊर्ध्वशिखा काचिद् रेखा सम्म-वेत् तर्हि सा सरस्वतीसंज्ञा । तया सोऽयं पुरुषः पण्डितः स्यात् स्वकर्म-निरतद्व खस्य ब्राह्मणादेः कर्माण नित्याधिहोत्रादौ सन्ध्योपासनादौ च निरतः तत्पर इति ॥ ८ ॥

एवं हृद्यतत्पृष्ठयोर्लक्षणभुक्तम् । तद्रतरेखादिलक्षणं फलं च । सम्प्रत्युद्रगतानां रेखाणां निम्नादिभागानां च लक्षणादि दर्शयति—

> उद्रं तद् विदुः सर्वे यन्निम्नं स्वत एव तु। तत्पृष्टमागः अद्वेयो मृदुत्वक् शुद्धधीर्भवेत्॥९॥

यत् स्वत एव निम्नं सर्वतस्तदुदरं विदुः । तत्पृष्ठभागश्च सः यो मृदुत्वक् । अत एव श्रद्धयः सुभगः । एवम्भूतं यस्योदरं यस्य च ताहक् पृष्ठभागः स शुद्धधीर्भवेत् । धीशुद्धिस्तस्य सुतरां भवतीत्यर्थः ॥ ९ ॥

रेखात्रयं समुह्रङ्घय रेखान्तरमनन्तरम् । दृश्येत यदि तस्य स्याद् रोगभूयस्त्यमञ्जसा ॥ १०॥ वरमानां वर्षामंज्ञातं मेनाणां यत् वसं स्रोक्तियं तस्मादस्यः

उदरगतानां वळीसंज्ञानां रेखाणां यत् त्रयं लोकसिद्धं तस्मादन्य-दव्यवधानेन रेखान्तरं यदि दृश्येत तर्ह्याञ्जसा रोगभूयस्त्वं स्यात् । आज्ञस्यं नाम विना कायक्केशादिकारणं तत्समुद्भवः । भूयस्त्वं च सकळव्याधि-सम्पर्कः ॥ १० ॥

> न्यूनता चेद्रुक्षमीवान् स्याचेद्पि विरोधतः। लक्ष्मीर्यदि भवेत् तर्हि मस्त्रिनाध्रुवसङ्गतिः॥ ११॥

एषा योजना—रेखाणां न्यूनता चेत् स्यात् सर्वत्रावमितः। अत्रापि रेखात्रयाद् न्यूनता चेत् स्यात् तर्छ ठक्ष्मीवान् भवेत्। ठक्ष्मीवतः पुरुषा-दन्यो भवेत्। यदि वा विरोधतः स्याचेदि विरोधेन सह ठक्ष्मीः स्याद् वा। तत्र यदि स्यात् तिई मिलना अध्रवसङ्गतिश्च। अध्रवा सङ्गतिः समुद्रवो यस्याः सा तथा। एतदुक्तं भवित — रेखात्रयात् न्यूनरेखता यदि भवित तर्छ ठक्ष्मीः इटिति समुज्जृम्भते। तस्या विरोधतः विरोधेन छक्ष्मीः स्याच्चेत् तिई मिलना स्यात् अप्रबुद्धगतिश्च। नतु विरोधेन

मबनमिवरोधेनालक्ष्मीभवनं चेदुभयं विरुध्यते । न । क्रमेण कालभेदेना-विरोधात् । यदि न्यूनता तर्द्धविरोधेनालक्ष्मीरेव स्यात् । स्वनः विरोधेन लक्ष्मीर्यदि भवति, कालान्तरे तर्हि मलिनत्वादिदोषो भवेदिति ॥

तासां यदि च्छिद्रयोगः कृष्णं तस्य भवेद् ध्रुवम् । नो चेदेकाप्युद्रगा तस्य लक्ष्त्रीर्विनइयति ॥ १२॥

अस्यार्थः — तासामुदरगतरेखाणां छिद्रयोगो यदि भवेत् , छिद्र-इछेदः तद्योगः । तास्वन्यतमाया अपि रेखाया यदि कचिच्छेदः विच्छेद स्तर्द्धि तस्य कृष्णं भवेत् । कृष्णं नाम दोषमात्रं तद्योगः । सर्वासां छेदे तु का कथा । सर्वथा दोषो भवेदिति । यद्येकापि नो चेद् रेखा तर्हि सुतरा-मनर्थपात्रीभवेत् । सर्वथा दोषभयाज्जीवनं सन्दिग्धं स्नते स पुमानिति ॥

क्वचित् प्रवर्धते सापि या रेखा घदजृम्भिणी। नाभेरूध्वेमुखी साक्षात् तया चार्नित लभेत सः॥१३॥

अस्यार्थः — यस्य या नाभेक्ष्ध्वेमुखी नामिमुखादूध्व गच्छन्ती कानिद् रेखा समुन्मिषति सा (मद) जृम्भिणी नाम । सा वर्धते च क्रमेण वयसा सार्धं, क्षीयते च तथा तेन सार्धम्। तया स पुरुषः शान्ति छमेत । शान्तिर्नाम शमः । स च कर्मानुसारेण ज्ञानठामदेतुः कश्चिन्मनोविकारः । एतदुक्तं मवति — नामेक्ष्ध्वं गच्छन्ती हृदयानुप्रवेशार्थमिव या रेखा वर्धते क्षीयते च वयसा समं सा काठपरिपाकवशात् कर्मभिक्त्पद्यमानं शमं ज्ञान-हेतुं स्चयतीति । १३ ॥

किश्च -

नाभेरूध्वे निम्नभागी योऽसन्निहिततद्विहरू। स वृद्धिकृदिति प्रोक्तस्तेन वृद्धि लभेत ना ॥ १४ ॥

यो नाभेक् ध्वं निम्नभागः स वृद्धिकृदिति प्रोक्तः । तेन तस्य पुरुष्यः वृद्धिभैनति । वृद्धिनीम किंसम्बन्धिनीति चेद् मृमः । लोकस्य हि नानाविधो बुद्धिवृत्तिभेदः । कस्यिचदर्थगतः, कस्यचित् कामगतः, कस्य-चिन्मोक्षगतः, कस्यचिदौदासीन्यगतः, कस्यचित् तत्प्रच्युतिगतः । तत्र यस्य यदभिक्चिः यस्मै च प्रवृत्तिस्तद्वृद्धिरिति सिध्यति । नन्वनिष्टेऽपि प्रवृत्तिद्दंश्यते यथा राजाञ्चया स्वश्र्ष्ठपातादौ । एवं च सत्यनिष्टविद्विदेनग्यं

स्यात् । न तत्र तस्याः प्रवृत्त्याभासत्वात् । सम्यग्भृता हि प्रवृत्तिरत्र वि-वक्ष्यते । नेयं सम्यग्भृता । तस्मादञ्चानपूर्विकायाः प्रवृत्तेराभासरूपतया न विनियोजकत्वम् । सम्यग्भृतायास्तु विवेकम् रुत्वाद्गाभासत्वात् तद्विषयतया प्रवृत्तिविषयस्य पुरुषार्थक्तपत्वमिति सा सूच्यते तद्विद्धिर्वा इति नास्ति दोषः । किञ्च नामेरुपरि निम्नभागाद्धिरुक् विपरीतः पिटकरूप उन्नतो भागो यदि दृश्येत तर्हि पूर्वोक्तात् फलादिप हिरुण् अन्यत् फलं भवेत् । किं तदन्यदिति चेद् वयमत्र वृत्तः । वृद्धिहि पूर्व फलत्वेनोक्ता । तद्विप-रीतस्य फलस्य नाशक्रपत्वं वक्तव्यम् । नाशश्च न मुख्यः । अतो मुख्यम-श्रीकत्वफलं भवेदिति ॥ १४ ॥

किश्व -

गडुर्नाभेरपरिगा श्रियं हन्ति निजात्मिकाम्। शास्ता च तत्र यद्येका सुतरां हन्ति पूरुवम् ॥ १५॥

भयमर्थः — नामस्परिगता या गड्डः सा श्रियं हन्ति । कीटग्रीमिति चेदाह — निजात्मिकां स्वात्मस्वरूपिणीं निजजीवनहेतुभूतास् । वृत्तिक-सिमिति यावत् । तत्र शाखा चेत् स्यादेका तर्हि सुतरां प्रषं पुरुषं हन्ति । एतदुक्तं भवति — केवला गड्डनांभेरूर्ध्वगता स्वजीवनकरीं वृत्तिं हित । तत्र शाखा चैका सम्भवत् तर्हि प्राणापहारिणी भवतीति । कियद् बस्रो गत्वा प्राणापहारित्वं तस्याः इति चेद् त्रूमः । यदास्थनां सन्धिवन्धः शिश्वलीभवति । शिथिलीभावश्वाक्षत्रोटनाल्येन रवेण । तत्समुत्येन निवेद्यते तदा तावद् वयो गत्वा चेति ॥ १५ ॥

स्वच्छन्दं वर्तते तस्य लक्ष्मीजीया च रम्यधीः। चतुरङ्गलम्ध्वं तु गत्वा यस्य गडुभवेत्॥ १६॥

अस्यार्थः — यस्य खलु पुंसश्चतुरङ्गलं नाभेक्तध्व गता गडुर्भवति, तस्य जाया स्वच्छन्दं वर्तते रम्यधीश्व भवति । जाया रम्यधीर्भवति । स्वयं च रम्यधीर्भवति, स्वस्य रम्या धीश्च भवति । ततश्च लक्ष्मीः स्वच्छन्दं वर्तते । लक्ष्मीरिप यथातयं तिस्रयंकारिणी भवति इति ॥ १६ ॥

किञ्च-

भावतेंस्त्रिभिराश्चिष्टैः सुली भवति निखदा। युद्रि तम्न त्रयदच्छेदा दुःखी भवति निखदा॥ १७॥ अयं भावः — नाभिर्यदि त्रिभिराधिकष्टैः परस्परानुषद्धः प्रथममेकः, ततोऽनन्तरमेकः, ततोऽनन्तरमेक इत्युत्तरात्तरं दर्शनपयं गतैरावर्तैः, सु-सुखी भवति । यदि तत्र तेष्वावर्तेषु एकैकस्मिश्चयश्चयश्चयश्चेदा मवेयुस्तिर्धि नित्यदा दुःखी भवति । किंकारणं तत् सुखं किंकारणं तद् दुःखिमिति चेदत्र वदामः । यद्धि सुखकारणं सर्वसिद्धं यच दुःश्वकारणं तदुभयनि-मित्तसुभयम् ॥ १७ ॥

किञ्च —

सर्वो हृद्यसम्बन्धी जर्जराकारभाग् यदि।

तर्हि दुःखं अवेद् भूरि न चेत् सुखमनुत्तरम् ॥ १७॥ अस्यार्थः — हृदयसम्बन्धी हृदयाश्रयः सर्वी विकारः जर्जराकार-भाग् यदि धूसराकारभाग् यदि भवेत् तिहैं दुःखं भूरि भवेत् । सर्वशब्दे-नैतदाह — नैर्कस्य विकारस्य विकारद्वयस्य विकारत्रयस्य वा जर्जराकार-तायामेतत् फलं भवेत् । सर्वविकारस्य तद्भावे सत्येव तत् फलं भवेदिति । दुः खं मूरीत्यत्रापि अयं भावः - यदि शरीरी भवति तर्हि यावच्छरीरनि-वृत्ति दुःखानुवृत्तिरस्त्येव । तथाहि — लोके सर्वस्यापि जन्तोः सुखप्रेण्सा जायते । अन्यथा हि प्रेप्सा नोपपद्यते । प्राप्ते प्रेप्सानुपपत्तेः । प्रेप्सा हि प्राप्तुमिच्छा । सा चाप्राप्ते विषये भवति । अतो नित्यमप्राप्तत्वमेव सुः खस्य । ननु नित्यमप्राप्तत्वं सुखस्यास्तु । नैतावता नित्यदुःखानुवृत्तिः शक्या कल्पयितु । सुखाभावस्यादुःखरूपत्वात् । दुःखस्य सुखाभावा-दन्यत्वाच । न । तथापि सुखामावे दुःखस्य प्रसरः प्रचृत्तिर्वा शक्या क-रपयितुं जलाभावे दहनस्येव । तथाच प्रसरप्रवृत्योः सम्भवे दुःखप्रवृत्ति-र्थेयाकयश्चिद् भवेदेव । दुःखवासनाया नित्यसिद्धत्वात् । वासनायां च सत्यां तदुद्धोधहेती जाते प्रसरप्रवृत्योश्य सम्भवे दुःखं भवति कार्यरूपम्। तदुद्धोधहेतुर्नास्त्यत्रेति चेन्न । विषयेन्द्रियादेः सम्भवात् । अतः सुखामावे सर्वदा दुःखं मनत्येन । सुखामानश्च सर्वदा नित्यप्रेप्सान्यथानुपपत्था सिद्धः । ननु नित्यप्रेप्सान्यथानुपपत्त्या सुखस्य निरन्तरसत्त्वाभावी न साधियतुं शक्यते । प्रेप्सायाः प्राप्तेऽपि दर्शनात् । द्विविधा हि प्रेप्सा । काचिदप्राप्तविषया । यथा नगरस्थस्य देवदत्तस्य ग्रामविषया । किचित

१. 'नेदमाह' ख. इ. पाठः.

प्राप्तविषया । यथा कण्ठगतविस्मृतचामीकरविषया । एवञ्च सति प्राप्तेऽपि सुखे प्रेप्सा सम्भवति । अप्राप्तभ्रमानिवृत्तिप्रयोजनत्वात् । यथा खलु चैत्रः स्वकण्ठगतं चामीकरं भ्रान्ला विस्मारितः सन् अहो मे कण्ठगतश्वामीकरो नष्टः । हा सन्तरोऽहम् । कथमहं लभेय इति स्वकण्ठगतमेव चामीकरं पुनः पुनः प्रेप्सते । एवं पुरुषः सर्वोऽपि सुखं प्रेप्सते नित्यप्राप्तमपि अप्रा-प्रभमवशात । अतः सुखप्रेप्सा न सुखाभावं सूचयति । तथाच नित्यं सुखाभावसिद्धै। सुतरां दुःखानुवृत्तिन शक्या कल्पितुम्। नैतद् युक्तम्। सत्यं, प्राप्तेऽपि प्रेप्सा सम्भवति । तथाप्यप्राप्तभ्रमनिवृत्तीच्छालक्षणा प्रेप्सा युज्यते । सैव सुखप्रेप्सा । सापि नित्यं सुखाभावं भ्रान्त्या बोधयति । तथापि सखाभावः सिद्धः कालत्रयसम्बन्धी प्राङ् मोक्षात् । तथाच दः-खानुवृत्तिः शक्या कल्पयितुम् । किञ्च सर्वदा लोके दुःखजिद्दासोपावर्तते । जिहासा च प्राप्त एव भवति । जिहासा हि हातुमिच्छा । हानं च प्राप्त एव भवति । अतः सर्वदा च जिहासोपावर्तते । अतः सर्वदा दुःखानु-वृत्तिरस्त्येव । नन्वप्राप्तेऽपि जिहासा दृश्यते । यथा आन्त्या स्वमश्चीरलग्नं फिणनं प्रति । अतः अप्राप्तेऽपि जिहासादर्शनादप्राप्तेऽपि दुःखे तत्सम्म-वास दुःखिजहासया नित्यदुःखानुवृत्तिः करपयितुं शक्यते । नैतद्पि युक्तम् । अप्राप्तत्वे दुःखस्य प्राप्तम्रमनिवृत्त्यर्थं येच्छा तस्या एव जिहासा-क्रपत्वात् । तथाच तयैव दुःखानुवृत्तिः सिध्यति । एवं नित्यं दुःखमनुव-र्तते । अतो नैतद् दुःखमात्रं फलम् । तद्यावृत्त्यर्थं विशिनष्टि — मुरीति । सर्वो विकारः जर्जराकार बेत् स्यात् तर्हि दुःखं भूरि भवेत्। न दुःखमात्रम्। तस्य नित्यातुवृत्तत्वात् । नतु नित्यं दुःखं नानुवर्तते । सुषुप्ते तद-भावात् । न च सुषुप्ते सुखस्याप्यभावात् तत्र दुःखस्याप्राप्तत्वात् तत्रा-भावो न दोषायेति वाच्यम् । तत्र सुखस्य भावात् । तत एव च दुःखस्य प्राप्तकालत्वात् । ननु सुषुप्ते सुखमपि नास्त्येव । विषयेन्द्रिया भावात् । न तावत् सुषुप्ते विषयोऽस्ति । आत्माद्देतस्यैव तत्र विद्यमान त्वात् । नापीन्द्रियाणि सुषुप्ते सन्ति । सकलेन्द्रियोपरतिरूपत्वात् सुषुप्तेः । जाग्रत्काले हि शन्दादिविषयेषु न्याप्रतानामिन्द्रियाणां तद्यापारजनितश्र-मापनोदनार्थं स्वकारणे परमात्मनि अन्तःकरणाविद्याद्वारेण लयः सुष्टित-रिति हि तहःक्षणं वदन्ति । सुखस्य च विषयेन्द्रियजन्यत्वनियमः । अत-

स्तत्र सुखाभाव एव । नतु न नियमः, विषयेन्द्रियसम्बन्धं विनापि दुःखा-भावलक्षणस्य सुखस्य विषमानत्वात् । मोक्षलक्षणस्य सुखस्य च यद्यपि विद्यमानता तथापि तस्य सुखरूपत्वे वादिवित्रतिपत्तिसम्बवात् तन्नाङ्गी-हुमेः । तत्र च व्यमिचारं न वदामः । केवलं सुषुप्ते तं वदामः । अतः सुषुप्ते सुबस्या(स्य १ प्य)भावाद् दुः खस्याप्राप्तकालत्वात् । तत्र भावो न दोषायेति चेन्न । सुषुष्ते सुखस्य यावाद् । यद्यपि विषयेन्द्रियजन्यं सुखं दृष्टं, विषयेन्द्रियाणि च सुषुष्ते न सन्ति । तथापि वैषयिकस्य सुखस्य विषयेन्द्रियजन्यत्वनियमः । अनित्यत्वात् । नित्यस्य पुनरात्मसुखस्य तद-भावात् सुषुप्तेऽपि सम्मवोऽस्ति । किञ्च सुखमहमस्वाप्सामित्युत्थितस्य परामर्शीन्यथानुपपत्त्य।पि सुषुप्ते सुखं कल्प्यते । तथाहि — परामर्शो नाम प्रत्यिज्ञानात्मकमनुसन्धानम् । स च तद्र्पत्वादेव संस्कारमपेक्ष्य प्रवर्तते । संस्कारश्च पूर्वानुभवः । न च पूर्वमिन्द्रियादिजन्यः किरचदंनुभवः सङ्गातः। धत आत्मरूपोऽनुभव एव सुखानुभवः । स च न बाधियतुं शक्यो यु-क्तिमिः । उक्तप्रकारेणार्थापत्तिप्रमाणसिद्धत्वात् । तथाच सुवुप्ते सुखिसद्धौ दुःखस्यापि प्राप्तकाळत्वात् तदप्यस्त्येव तदा । ननु सुषुप्त भात्मसुखस्यैव सम्भवः । तदात्मनः स्वरूपमेव । न च दुःखमात्मनः स्वरूपम् । अनित्य-त्वात् । अतो न तस्य तदा सम्मवः । न च विषयेन्द्रियादिजन्यं सम्म-वति सुखवत् । तस्मात् तत्र दुःखस्य प्राप्तकारुत्वान्नानुवृत्तिः शक्या कल्पयितुम् । नैतचतुरश्रम् । विषयेन्द्रियजन्यस्य दुःखस्य स्थूलह्रपस्य तदा भावेऽपि सूक्ष्मरूपस्य दुःखस्य तदाप्यनुवृत्तिरस्त्येव। अन्यया सुषुप्तिसुखस्य मोक्षरूपत्वप्रसङ्गात् दुःखानुषङ्गाभावेन निरतिशयसुखत्वात् । किञ्च सुषु-प्तिसुखस्यात्मरूपत्वेऽपि दुःखानुबङ्गोऽस्त्येव । अन्यथा सुषुप्तिरेव मोक्षः स्यात् । न च तथा केषाश्चिद्म्युपगमः । नापि कस्यचित् । तत् कस्य द्वेतोस्तत् । सुखस्य दुःखानुषङ्गादेव । कथं तत्र दुःखिश्यितिरिति चेत् ख-कारणादिति बूमः । स्वकारणं च संस्काररूपं तिष्ठति । अत एव हि उत्थितः सन् पुनः संसरति । ननु यदि कारणोद्भूतं सुषुप्ते दुःसं पूर्व-कालवदस्ति तर्हि सुखमपि तथा स्यात् । किमिखात्मस्वरूपता तस्याभ्युप-गम्यते । उच्यते । बहुळत्वात् सुलस्य । बहुलसुखं चात्मरूपमेव तदा

१. 'स' क. बाढ:.

सम्भवति । सुलकारणाभावात् । स्क्ष्मरूपं तु सुलं विषयेन्द्रियजन्यं तदापि कारणरूपेणानुवर्तत एव । तत् तु न व्यक्तं दुःखबत् । अन्यत् तु व्यक्तमेव । प्रकाशरूपात्मस्वरूपत्वात् । अतः स्वोपादानकारणानुवृत्तिद्वारेण ्षायकं सुखं नित्यतयात्मरूपसुखं चेत्युभयमनुवर्तते सुषुप्ते । तयाच दुःखस्य सर्वथा प्राप्तकालत्वात् तदानुवृत्तिरस्ति । नन्वेवमिष मोक्षे दुःख-प्रसङ्गात् त्वदुक्तमरमणीयम् । तथाहि — यद्यात्मरूपसुखसम्भवेन दुःखस्य प्राप्तकालतया सुषुप्ते दुःखानुवृत्तिः कल्प्य(ते) तिईं मोक्षेऽपि तत्सम्भवेन तदनुवृत्तिः कल्येत । सत्यम् । अत एव हि मोक्षे वादिविप्रतिपत्तिदर्शना-दिलस्माभिक्तम् । वैषयिकस्यापि सुखस्य कारणातुवृत्तिद्वारेण सुषुप्तावतु-वृत्तिरस्तीति च । अतो वैषयिकस्यापि सुखस्य सुपुतावनुवृत्तिस्तत्र दुःखं साधयति इत्येवं वैषयिकं सुखं दुःखं च सर्वदानुवर्तत इत्यङ्गीकारे न कोऽपि दोषः । नन्वेवमपि मूर्कायां तदमावः । स्वरूपसुखस्य वैषयिक-सुखस्य च तत्राभावेनाप्राप्तकालव्वाद् दुःखस्य । नैतद् युक्तस् । सत्यं, स्वरूपसुखं मूर्च्छोयां नास्त्येव। यदि स्यात् तर्दि अनुभूयेत। बह्छतया परामृश्येत च प्रबोधानन्तरम् । न च परामृश्यते । अतो नानुभूयते । त-थाच नास्त्येवेत्यत्र न काचिद शक्का । तथापि वैषयिकं सुखं कारणात्मना तत्रास्त्येव स्क्ष्मरूपम् । अतश्च नानुमूयते । न परामृश्यते च । विषये-न्द्रियाभावात् । ततम दुःसस्यापि प्राप्तकालतया मूर्जीयामनुवृत्तिरस्ति । एवं सुखदुःखयोः सर्वदानुवृत्तिः । तथाच वैषयिकसुखाद् दुःखमाश्रमप्य-स्फुटं सर्वदानुवर्तते । तत्र कदाचित् स्वकारणोपचये सति सुखं प्रवर्धते, कदाचित् स्वकारणोपचये दुःखस् । नन्वस्त्वेवं तथापि सुखदुःखयोः सहातुकृतिरुक्ता न युक्ता वक्तुम् । विरोधात् सहावस्थान(प्य?)स्य तयोः न युक्तमेतत् । अनुमवे सित हि विरोधः प्राहुभेवेत् । अनुमवप्रयुक्तत्वा-दत्र विरोधस्य । अनुभवत्रयुक्तत्वं चानुभवगतत्वात् । द्विविधो हि विरोधः सत्ताप्रयुक्तोऽनुभवप्रयुक्तश्च । तत्र सत्ताप्रयुक्तो यथा द्वयो र्द्रव्ययोस्तमः प्रकाशयोरेकाश्रयत्वप्रसङ्गे । प्रकाशप्रयुक्तो यथा एकाश्रययोज्ञी-नाज्ञानयोधिमीधर्मयोवी । तत्र सर्वत्र स्वमावत्रयुक्तत्वं समानम् । तदेवं स्थितेः एकात्मगतयोः सुखदुःखयोः स्वतो विरोधेऽपि तस्य प्रकाशप्रयुक्त-तयैव स्फुटतायाः सम्भवात् । तस्याश्च कदाचित् स्वस्वकारणोपचय एवो-

भयोविंद्यमानत्वात् न तयोः सहानुवृत्तिविरोधः। किञ्च कचिदुभयोः कार-णोपचयसम्भवेन तयोः सहानुवृत्तिर्देष्टा च छोके। अतोऽपि न दोषः। तस्मात् सुखमात्रस्य नित्यानुवृत्तित्वेन तस्य तृ क्ष्यणक्षळत्वाभावात् तृ स्याव-र्तनार्थं भूरीति विशेषणं प्रसुक्तम्। भूरित्वं च सक्र सुखतद्वासनातिरोधायकत्वं दुःखस्यति विश्वष्यं। न चेदेवं छक्षणं तिहं सुखमनुत्तरं मवेत्। अत्रापि पूर्वोक्ता योजना विश्वषणविषयेऽनुसन्धेया।। १८॥

किञ्च ---

वित्रयं यदि स्वच्छं पृष्ठमप्यनुवर्तते । नित्यसिद्धतया स्त्रीणां सौभाग्यं तत् प्रशस्यते ॥ १९ ॥

यत् स्नीपुरुषयोः साधारणं विक्रत्रयं तद् यदि स्वच्छं निजवणीपेतं पृष्ठमिप नित्यसिद्धतया करणमूर्तया, वासनाकारेणेति यावत् , पृष्ठमप्यनु-वर्तते अनुगच्छति, ति स्नीणां तत् प्रसिद्धं सीभाग्यं स्यात् । किन्न न केवलं भवनमात्रं, प्रशस्यते च । तत् प्रकर्षण शस्यते इतस्ततस्तज्ञै-

लोंकैः शस्यमानं स्यादित्यर्थः ॥ १९॥

पुरुषपक्षे तु —

श्रीशालिता भवेत् साक्षात् परतस्तु स्वयं स्थितिः। विशेषश्र भवेत् तत्र कचिद् गत्वा महत्त्वतः॥ २०॥

अयमर्थः यदि पुरुषाणां विष्त्रयं भवेत् तत् पृष्ठगामि च, ति शिशालिता भवेत्। न तन्मात्रं, किन्तु विशेषस्य भवेत्। को विशेष इति चेदाई — कचिद् गत्वा सा महती भवेत् कि श्चित् कालं गत्वा तस्या वृद्धिश्व भवेत्। तत्रैवं योजना — तत्र श्रीशालितायां विशेषश्च भवेत्। कुतः, कचिद् गत्वा महत्त्वतः। कचित् कालं गत्वा श्रियो महत्त्वसम्भवादित्यर्थः। एतत् साक्षात् फलम्। फलान्तरमप्यस्तीत्याह — परतस्तु स्वयं स्थितिरिति। परतः परेण कारणान्तरेण रेखाक्रपेण सम्बन्धे सित स्वयं स्थितिश्च भवति स्वयं स्वस्यात्मनः स्थितिः स्थैर्येणावस्थानम्, आयुर्भ-क्षाञ्चादिनिमित्तं भयमुत्सृज्य निश्चलतयावस्थानमिति यावत्॥ २०॥

किछ -

पार्श्वयोनीभिदेशस्य पाण्डिमा यदि वर्तते । नेनायुवो मध्यभागे लक्ष्मीभङ्गो ध्रुवं भवेत् ॥ २१ ॥

१, 'ततया' क. घ. पाठः, १. 'इ - इति । क्ष' घ, पाठः

अस्यार्थः — नामेः पार्श्वयोयेदि पाण्ड्वाकारो विकारो वर्तते क-चिद् वा कश्चित्, तर्हि आयुर्छक्षणादिवशाद् यावदायुरवगतं तन्मध्यभाने लक्ष्मीभन्नो भवेद् ध्रुवमेतत् । नात्र संशयकारणमस्तीति ॥ २१ ॥

जर्घाधोभागयोर्थेहि ब्रह्महन्ता भवेत्ररः। नारी तु भर्तृहन्त्री स्वादित्येषापि दृढा स्थितिः॥२२॥

यदि नाभेरूर्घाधोभागयोः पूर्वोक्तो विकारः कचिद् वा किम्बद् भवेत्, तिई नरो बह्मद्दन्ता भवेत् । नारी चेद् भर्तृहन्त्री स्यात् । एषापि स्थितिईहैव यथा पूर्वोक्ता तद्भत् । स्थितिश्वन्दोऽर्थसिन्नवेशवाचकः । एषो-ऽप्यमसिन्नवेशो हढ इत्यर्थः । यदि वा स्थितिश्वन्दो नियमवाचकः । सर्वथाप्यविरुद्धमेतद् वचनम् ॥ २२ ॥

किस्च -

नाभेरधस्तात् पद्माभा रेलावृक्षिर्यदीक्ष्यते । अचिराच्छ्रियमाप्नोति पुत्रसम्पद्मंष्यसौ ॥ २३॥

एषोऽर्यः —नामरेषस्तात् तनोर्यः प्रदेशस्तत्र पद्माकारा यदि रेखावृत्तिः रेखावर्तनमीक्ष्येत, तर्छसौ स्त्री वा प्रमान् वा अचिराच्छ्रियमाप्तोति ।
श्रीशव्दः कान्तिविभ्रत्योः साधारणोऽत्र प्रयुक्तः । किञ्च न केवलमेतावनमात्रं फलं किन्तु फलान्तरमपीत्याह — पुत्रसम्पदमपीति । पुत्रसम्पत्
पुत्रसम्पद्धः, बहुपुत्रतेति यावत् । अत्र विचारः — किं फलद्वयं युगपद्
सुज्यते अथवा (क्रमेण)। यदि (न?) युगपत् तन्न सम्भवति । भदामावप्रसङ्गात् । श्रीशब्दो ह्युभयसाधारण इत्युक्तम् । तथाच विभृतिरिप । श्रीशबदवाच्यायाः पुत्रसम्पदश्च विभृत्यन्तर्भावः। अतो विभृतिफललाभ एव पुत्रसम्पदोऽपि लामात् प्रथक्फलत्वं तस्वा न सिध्यति। यदि क्रमेण, तिर्हे प्रथक्फलत्वं सिध्यत्। तिर्हे कालविभागो वाच्यः। सच नोक्त इत्यस्ति दोष इति पञ्चद्येऽपि न साधुता गम्यते। अत्रोच्यते। युगपदिदं फलद्वयं सुज्यते। तत्र यद्यपि
विभृत्यन्तर्भावः पुत्रसम्पदस्तथापि श्रीशब्देन कान्तिपरिग्रद्दश्यि विद्यमानत्वात् फलभेदोऽप्यस्त्येव। यदि वा, विभृतिपरिग्रद्देऽपि दोषो नास्त्येव।
विभृतिशब्देन द्रविणस्यैवामिधानादिति सम्पत्सामान्यस्याभिधानम् । तिर्हे

<sup>9. &#</sup>x27;મિસ**સો' વ. પાઠા. ર.** 'ચાં' રૂ. સ સ. પાઠ:,

फलभेदासावी सवेत् किञ्च । न च तथा । तस्सीन्न दोषः । किञ्च क्रम-पक्षेऽपि काळभेदाकथनाद् दोषो न सवित । कालभेदस्यार्थिसिद्धत्वात् । तथाहि — प्रथमं तावच्छीशब्दवाच्ये फलेऽनुमृते पश्चात् पुत्रसम्पद् भ-वतीति क्रमोऽस्त्येव । क्रमेण फलानुमवस्थापि सिद्धत्वात् क्रमाकथननिमित्तो दोषो न प्रादुर्भवित । यदि वा, कालविशेषोऽत्र विविश्वित एव । क इति चेदेकोनित्रिशद्धत्सरपर्यन्तं श्रीलक्षणं फलम् । तत आरम्येकोनपञ्चाशद्धत्सरा-पर्यन्तमपरम् । तेनैतदुक्तं भवित — पुत्रसम्पच्छव्दो चहुपुत्रानुमवजनितः कोऽपि सम्मोद उच्यते । तथाच न कोऽपि विरोध उच्यते इति ॥ २३ ॥

मत्पार्श्वसिषयो यहि कलघौनाकृतिभेवेत्। आकारः कलमा शाली प्रियङ्गश्च स्फुटं प्रियः॥२४॥

अस्यार्थः - नाभिपार्श्वयोर्यहाक्षणमुक्तं तत्सिन्नधौ कैलधौताकारः क-श्चिद् विकारो भवेत् , तर्हि कलमाशालीप्रियङ्गवोऽस्य प्रिया भवेयुः। स्फुट-मेतन्नात्र विचारकारणमस्ति इति ॥ २४ ॥

अपरंच --

पार्श्वयोस्सम् स्था प्राग्भागस्थितयोर्धित्। विकारः कोऽपि मनस्य भवेदुनमत्तता तथा॥ २५॥

अस्यार्थः — ऊरुमूलप्राग्भागस्थितयोनीभिपार्श्वयोर्यदि कोऽपि वि-कारः प्रार्द्धभेवत् पिटकादिलक्षणः, तर्हि तथा तेन प्रकारेण मनस्युन्मत्तता स्यात्, मनस्युन्मत्ततालक्षणो विकारः स्यादित्यर्थः । नन्रूर्ध्वभागयोनं नाभिपार्श्वभागता युक्ता कल्पियतुम् । मूलशब्दप्रयोगेणोर्द्ध्वभागस्य विशेषितत्वात् । नेष दोषः । पार्श्वशब्दस्य लक्षणया स्वसम्बन्धिप्रदेशवाच कत्वाभ्युपगमात् । ऊरुमूलभागशब्दस्य च तत्वाभ्युपगमात् । एवञ्चेतदुक्तं भवति — ऊरुमूलाञ्चतुरङ्कल्युपिर यः पिटकादिलक्षणो विकारस्तस्यतत् प्रलम् । चतुरङ्कल्युपिरं गत्वा यः प्रदेशस्तस्य नाभिपार्श्वत्वमप्युपप्यते इति न किञ्चदवद्यम् ॥ २५ ॥

अप्रं च --

तत्पृष्टभागे रेखा चेद् वर्तते संस्फुटाकृतिः। विरला नाम सा प्रोक्ता तया विश्वं वदो अवेत्॥ २६॥

<sup>ृ. &#</sup>x27;न्मात्रन' घ. वाउ:. २. 'बार्लक्ष' घ. इ. पाठः. ३. 'रजता' च. पाठः

तत्पृष्ठमागे नामिपृष्ठमागे संस्फुटाकृती रेखा वर्तते चेत्, तर्हि सा विरला नाम प्रोक्ता । तया सर्वस्य विश्वं वशे अवेत् । वशे अवनं च न स-म्यग्मृतं तद् विवक्षितं, प्रौढोक्तिमात्रत्वादेतद्वचनस्य, अपितु प्रदेषरहितता-मात्रम् । अन्यथा सर्वस्यापि सर्ववशे भवने सिद्धे न किञ्चित् फलान्तरमपे-क्षितं स्यात् । अस्य लोकोत्तरफल्टत्वादिति द्रष्टव्यम् ॥ २६॥

एवं तावदवीङ्नाभिदेशादुपरि तस्मादवीग् जवनादुपरि च ये रेखादयः स्थिताः सूचन-हेतवस्तेषां लक्षणादि दक्षितम् । अधुना भुजयोः स्थितानां तेषां तद् दर्शयति—

बाहुमूले प्रविज्ञेया स्फुटा साध्वी समुन्नतिः। नीचता नीचतां यच्छेदिति साधारणी स्थितिः॥२०॥

अयमर्थः — बाहुमूले कापि समुन्नतिः स्फुटाकारा साध्वी प्रविज्ञेया । निचता निम्नता यदि तत्र भवेत् , तिई सा नीचतां यच्छेत् स्वाश्रये स्-चयतीति यावत् । कस्मान्नीचतामिति चेद् वर्णव्यतिरिक्तात् सर्वस्मादिति ब्रूमः। एतदुक्तं भवति — बाहुमूछे यदि कापि समुन्नतिः सम्भवेत् सा निजमाश्रयं(न) नीचतरं स्चयति प्रत्युत समुन्नतमेव स्चयति । सापि समुन्न-तिर्बोहुमूलगता स्वाभाविकी नावमन्विष्यते(१) अपितु यापि कापि भवत्वौ-पाधिकी स्वाभाविकी वा । तत्र यदि क्रियामेषा समुन्नतिभेवत् , सा च स्वाभाविकी, तर्हि राजमहिषी सा मूयात् विद्वन्महिषी वा । यदि पुक-षाणां, तर्हि स राजपुरुषो विद्वत्पुरुषो वा भवेत् । यदि वोभयत्रोभयं नो चेत् स्यात्, तर्हि निम्नतैव बाहुमूले सम्भावनीया । नो चेत् समुन्नत्या स-मुजातिः फलं भवेत् । ननु यद्येवं, किमिति तर्हि समुन्नतबाहुमूलानां स्त्रीणां पुरुषाणां चोक्तं फलं न हश्यते, दर्शनेअपि काचिद् हश्यते न सर्वत्र। अतो नैतल्लक्षणमुक्तफलस्य । अत्रोच्यते । लक्षणमेवेदमुक्तफलस्य । कथम् । यदि स्वाभाविकी समुन्नतिस्तर्धेवोक्तं फलं स्यात्। नो चेत् तर्धांपाधिकी समुन्नीतः । तथाच तदनुरूपा समुन्नतिरेव फलम् । तथाच राजमहिषीत्वा-देने फलता युक्ता, न राजपुरुवत्वादेश्व, किं तिहैं, श्रीमात्रस्येव फलत्वं युक्तम् । तच येन केनचिद् यत्कि विद्विशेषाँदिप सिध्यति । अतो न दृश्यत इत्युक्तमयुक्तमेव । दर्शनस्य मिन्नाकारत्वात् । किञ्च सम्मतिरिप बहुधा

<sup>9. &#</sup>x27;था सर्वन' घ. पाठः. २. 'कीणामे' ख. इ. पाठः. ३. 'पणाइ' सा.

सम्भवति । तद् यथा — यदि साक्षाद् राजमहिषी न भवति राजपुरुषे। वा न भवति, ति राजपुरुषमहिषी राज्ञैः पुरुषो वा भिषतुं युज्यते । एवमिष समुत्कषें प्रवश्य भवत्येव । एवं चैवमवधारणीयं — यथाकथि चिद् येन केनािष प्रकारेण यस्मात् कस्मािचत् प्रायशः समुदा-याचोत्कभी भवत्येव यदि बाहुमूले समुज्ञतिरिति । यद्येवमुज्ञतिनीिस्त ति विचत्येव परिशिष्यते । ति तदाश्रयस्य नीचतािष उक्तप्रतिकूल्युक्तिभिरुषुरुष्या। तथाहि हश्यते लोके । निम्नबाहुमूलाः क्षियः पुरुषाश्च निसर्म-द्यंगत्वन्दद्यमानहृदया हश्यन्ते, तच समुत्कपे सित न भवतीति । तस्मान्नीचवाहुमूलानामनुत्कषे एवति स्थितम् । ननु बाहुमूलद्वयसाधारणिनदं लक्षणं कि बा नेति विवक्षायामाह — इति साधारणी स्थितिरिति । इति एवम्प्रकारा अस्माभिरुकतेयं स्थितिः नियमः साधारणी उभयबाहुमूल-साधारणी स्थित्रिष्याः विवस्त । न पृथम् लक्षणमिति भावः ॥ २०॥

सन्धियनधाद् र्घदेशे दक्षिणस्य त्रयो मताः।

विकाराः स्वर्णसः स्नादिनिभास्ते वीरतोदिता ॥ २८॥ एवं बाहुद्धयम् एस्य साधारणं रुक्षणमुक्त्वा सम्प्रति विभागेन बाह्वोर्छक्षणं बक्तुकामः प्रयमं तावद् दक्षिणबाहुरुक्षणमाह धनेन । दक्षिणस्य बाहोः सन्धिवन्धान्मध्यगतसन्धे रूर्ध्वदेशे त्रयो विकारा मताः । किहिन्विधास्ते, तदाह— स्वर्णताम्रादिनिमा इति । एकः स्वर्णनिमः अपरस्ताम्रानिमः । अन्यो रजतानिमः । किमेतैः फरुमित्याकाङ्कायामाह — तैरतैर्नीरतोदिता (इति ।) वीरता भवति फरुम् । नन्वत्रैकेनैव विकारणतत् फरुं भवति । किं वा विकाराणां त्रयेण। उच्यते । विकारत्रयेणतत् फरुं भवति । काभासतस्तु एकेनैव फरुं भविष्यति । फरुस्य चामासत्य-मसाकल्यम् । अत्र च नैते रेखारूपाः, किन्तु वर्णविकाररूपा एवेत्यव-गन्तव्यम् ॥ २८॥

इदानीं रें कारूपाणां लक्षणमाह-

रेखारूपास्त्रयः प्रोक्ता अधिच्छेदेन सङ्गताः। इत्तमप्यनुदन्धानास्तैः प्रशास्तो भन्नेत्ररः॥ २९ ॥

१. 'ज' घ, पाटः.

अयमर्थः — रेखारूपा व्यपि विकाराख्यः विवच्छेदेन संद्रंगताः अविच्छिन्नेनानुवृत्ताकारेण सङ्गताः, बाहुनेति शेवः । वृत्तमप्यनुकन्थानाः वृत्तं वर्तुंठाकारमनुकन्थाना अनुसन्द्धानाः प्रोक्ताः फढाविनाभाविनयमात् तज्ज्ञेरादरेणोक्ताः । तत्फलं नियतं महत् सम्भवति । किं तदिति तदाह — तैः प्रश्चस्तो भवेत्र इति । नरस्तैः प्रश्चस्तो भवेत् । अत्रापि रेखासाकल्येन फलसाकल्यं, रेखाणां न्यूनतायां फलन्यूनता चावश्यमनुसन्था । प्रशस्तिनीम केति चेदुच्यते । एतेषां त्रयाणां रेखाविकाराणां यद्येकत्र सम्भवस्ति स पुरुषो यत्प्रवृत्ताविभिनिषष्टो भवति स तत्प्रवृत्त्या प्रशस्तो भवति । तत्र तत्प्रवृत्त्या यत् फलं जायते तस्य फलस्य सिद्धिरत्र प्रशस्तिरिपधीयते , न प्रशस्तिमात्रस् । न तस्प्रवृत्त्या प्रवृत्तिनिश्वय इति ॥

नित्यसिद्धो गडुस्तत्र धनसम्परप्रवृत्तिकृत्। अनित्यश्चेर् बहुवचो ब्रित्वैकत्षे श्रियं यज्ञाः ॥ ३०॥ अस्यार्थः — तत्र बाहोः सन्धेरुपरिदेशे नित्यसिद्धो गर्डुर्गण्डः धनसम्बत्प्रवृत्तिकृत् । धनं द्रविणं काञ्चनादि सम्पद् धान्यजातं तयोरुभयोः प्रवृतिः सम्यगुत्पत्तिः । तां करोति । तदर्थं पुरुषं प्रवर्तयतीति यावत् । तेन तत्प्रवृत्ति पुरुषस्य स्चयतीत्युक्तं भवति । स एव च गहुरिनस श्रेत तदा(स ? स्य) वचा बहु भवेत्। बाचालतां स्चयतीति यावत् । तत्रापि गहुद्धित्वं यदि भवेदेकत्वं वा पक्षद्वये फलमाइ — द्वित्वेकत्वे श्रियं यशः इति । तत्र द्वित्वे श्रियं सूचयति एकत्वे यशः । तेन गडुद्वयं श्रियं सूचयति एको गर्ड्यश्चरचेत्युक्तं भवति । नन्वेकस्य गर्डोर्नित्यत्वे अनित्यत्वे च फलमुक्तम् । तत् कथम् एको गर्ड्यंशः स्चयतीति । कि विरुद्धं चैतत् फलं धनसम्पस्तवृत्तिभेडुवचस्त्वं च पूर्वमुक्तं, ताद्ध-रुद्धं यश इति । निह धनसम्पत्मवृत्तिर्वहुवचो वा यशो भवति फलं यश् इति चेत् तन्न । फलस्य फलान्तरकल्पनायामनवस्थापातात् । अतो विरुद्धमिति । सत्यम् । तथापि भेदोऽस्त्येव । तथाहि — धनसम्पत्प्रवृ-तिर्वहवनश्च किञ्चिद् यश आपादयत्येव । नचतावता पृथगवक्तव्यता । कारणान्तरेणापि यशस्यम्भवात् । कारणान्तरं विद्यादि सम्भवत्येवेति न

१. 'लमाका' ख, इ. पाठः. २. 'रवे व' ग. पाठः.

किश्चिदनुपपन्नम्। न च द्वित्वे श्रीफळस्य एकत्वपश्चोक्तेन धनसम्पत् प्रवृ-त्त्यादिफळेन गतार्थत्वं विरोधश्चेति वाच्यम्। अत्र श्रीशब्देन निरितशयका-न्तेरिभधानम् । अतोऽपि न तत्रापि दोषः समस्तीति ॥ ३०॥

ब्रह्महत्यां सूचयन्ति विन्द्बस्तच (काश्च १ केच) न। अङ्गनाः खेदयन्त्येव पुरुषापायदाङ्कया ॥ ३१॥

अयमर्थः — (यदि?) तत्रैव प्र्वेत्रकृते देशे यदि केचन विन्द-वस्ते स्युस्तिहें पुरुषाणां त्रह्महत्वां सूचयन्ति । स्त्रीणां चेत् ता अङ्गना-श्रव्दाभिष्याः पुरुषापायग्रङ्गया स्वर्मतृभृतानां पुरुषाणां वाधाग्रङ्गया खेद-येयुः । तदानीं वा खेदयन्ति । खेदहेतुं सूचयन्तिति यावत् । ननु के ते विन्दवः, कीद्यविधादच, कियस्प्रदेशगतादच । अत्रोच्यते । ये तत्र सिक-तापित्माणाः स्वर्णाकारा बाहुसन्धिमूलयोरन्तरालहेशे अन्तर्षहः सर्वतः काञ्च(न)बीजानीव लोह्मये पात्रे प्रक्षितानि मासन्ते, ते विन्दव एवं-विधादच एतावहेशप्रसतादच । नन्वेतद्श्वेने किं मानम् । श्रणु, वदामः । बुधवारे पञ्चम्यां वा तियो पौर्णमास्यां वा प्रातरेव कृतिनयमः सन् प्रेश्वकः स्वाभिमुखं स्वसविधमागतस्य प्रक्ष्यस्य तटस्थेश्व सङ्गतस्य स्वयमासन-मदत्त्वा स्वयमेव स्थितस्य पश्चादञ्जनतेलमध्यादिना द्रव्येण सप्तवारमभ्युक्ष्य गजवालरोम्णा तत्पञ्चकेन वा संशोध्य सुवर्णानकषण तत्तत्त्वपरिज्ञानवद् विन्दुजालमप्यवगच्छतीत्ययमुपायक्रमः ॥ ३१॥

किञ्च-

नीलास्तु बिन्द्बस्तत्र रक्तं भूरि घुबस्थिति ।
सूख्यन्त्येव रामाणां पुरुषाणां तु तान्निजम् ॥ ३२ ॥
बस्यार्थः — तत्रैन यदि नीला बिन्दनः स्युस्तिहिं स्त्रीणां चेद् भूरि
धुवस्थिति च धुवा स्थितिर्थस्य तथाभूतम् । धुवत्वं नामात्र रक्तस्य गर्भोत्पादनेऽप्यभीष्टपुरुषसङ्गमेऽपि बिविशंसित्वम् । एवं स्त्रीणां फलम् ।
पुरुषाणां तु यत् तत्र निजं शुक्कलक्षणं वीर्थं तत् तथाविषं स्चयन्तीति ॥

रेखास्त्वधोगता क्षित्राः पुरुषाणां वियंवदाः।
स्त्रीणां तु चालिमेवैताः प्रथयन्ति न संचायः॥ ६३॥
एषा योजना — तत्राधोगताः अधोमुखं गतं गमनं यासां तास्तथामूताः पुरुषाणां चेत् त्रियंवदाः। यत् तत् तेषां त्रियं तच्छंसन्ति। श्लीणां

चेच्छीलमेव ताः प्रथयन्ति । शीलं प्रथयन्त्येव । अत्र न संशयकारणमस्ति । इदं तात्पर्यं — सिन्धदोर्मूलयोरन्यतराभिमुख्येन याः स्थिता रेखास्ताः पुरुषाणां प्रियंवदाः यदा यदा स्वयं विज्ञायन्ते, तदा तदा प्रियं सिन्निहितं सूचयन्ति । यदि नित्यं स्वयं विज्ञायन्ते तिर्हे नित्यं प्रियमपि सिन्निहितं सूचयन्ति । यदि कदाचित् विज्ञायरेन् तिर्हे कदाचित् सिन्निहतं प्रियं सूचयेग्रीरत्येवमवधारणीयम् । स्नीपक्षेऽपि यदि कदाचिन्नित्यदा वा ता विज्ञायरेन् , तिर्हे कदाचिन्नित्यदा वा ता विज्ञायरेन् , तिर्हे कदाचिन्नित्यदा वा शिलं शोभनमेव सूचयन्ति, न श्रीलमात्रं, शोभ(न)स्यैव शिलस्यत्वक्ष्रभणत्वात् । नच रेखाणामविज्ञसौ स्नीप्रकृष्यथितरेकोऽवगन्तव्य इति वाच्यम् । अन्वयमात्रस्यैव लक्षणत्वात् । त्यान्वयमात्रलक्ष्यणेनाप्युक्तेनान्वयस्त्रेण व्यतिरेकस्यापि सिद्धत्वात् व्यतिरेकस्याप्यत्र भावान्तरस्त्रत्वात् । यदि व्यतिरेकस्य व्यतिरेकमात्रता स्यात् तर्द्धन्व- योत्त्या सिद्धिः स्यात् । तिरसद्धौ च फलव्यतिरेकोऽपि सिध्येत् । नचैतत् सर्वमुपपद्यते व्यतिरेकस्य भावान्तरस्वपक्ष इति ।। ३३ ।।

एवं तावद् बाहुसन्धिमूळयोरन्तराजगतानां रेखादीनां रुक्षणान्धुवत्या सम्प्रति सन्धिवहिभागस्य तलादुपरिभागस्य सम्बन्धिनो चे विकास रेखादिक्रणस्तान् लक्ष-यति —

स्कुरन्त्यः काअन सिराः स्चयन्त्येव तनिजम्। सुतं दुःतं च गनित्यं निजोपक्षयकारणम्॥ ३४॥

अस्यार्थः — सन्धिपश्चाद्वागे तलादर्वाक् स्थिते काश्चन सिराः स्फुरेयुः, तास्तिन्नजं सुखं दुःखं च नित्यं सूचयेयुः । यदुभयं निजोपश्चयकारणं निजस्यात्मीयस्य उपश्चयस्य अपश्चयस्य कारणम् । निजे हि सुखदुःखे जन्तोः कर्माधीनतया जन्मनः । पुण्यपापात्मकं हि विशिष्टं कर्म जन्तूनां जन्म प्रयोजयति । पुण्यपापे च निरन्तरं स्वस्वकार्यभूते सुखदुःखे प्रयोज्यतः । अतश्च यावच्छरीरपातं शरीरकारणभूतयोः पुण्यपापयोर्विद्यमानत्वात् तत्कार्यभृतयोः सुखदुःखयोरिप यावच्छरीरपातमविद्यितरस्त्येवेति निजत्वं सुखदुःखयोः । नचैवं सित नित्यं सुखदुःखे सूचयन्तीत्येतदयुक्तिमिति वाच्यम् । स्वतः सुखदुःखयोर्नित्यत्वेऽपि अभिव्यक्त्यनभिव्यक्तिभ्यामनित्यन्वोपपत्तेः । एवं च सित निजं यत सुखं दुःखं च तिन्नत्यं सूचयन्ती-

त्युक्तं युक्तमेव । नित्यं तदाभिन्याक्तं सूचयन्तीत्यस्यैवार्थस्य ठामात् । अस्त्वेवं, तथापि निजोपक्षयकारणत्वं कयं सुखदुःखयोः । निह सुखदुःखाम्यामुमाध्यामन्येन वा कश्चित् कचिदपक्षयो दृश्यते । यदि दुःखेनापक्षयो दृश्यते, तथापि न सुखेनापक्षयः कचिद् दृश्यते । सुखम्य वृद्धिदेतुत्वात् । सुखितो हि परिपुष्टो दृश्यते । तस्मान्निजोपक्षयकारणिन्द्युक्तमयुक्तम् । अत्रोच्यते । सुखं हि वैषयिकस्य । तत एव च जन्यस्य दुःखानुषङ्गोऽस्त्येव । अनित्यताभयं च तत्र स्यात् । अतस्ताभ्यामुमाभ्यां
धीपथं गताभ्यां सुखामिनिवेशवशाच निरन्तरं चिन्त्यमानाभ्यां निर्मृष्टनिखिलाविद्यादिदुःखजातात्मनानुनद्धिन शरीरमपक्षीयेत । तस्मादपक्षयकारणिमति सुक्तिमिति भावः ॥ ३४ ॥

सिरा मग्नाः कथश्चित् स्युः सुखायैव स्फुटं तदा । मग्नोन्मग्नास्तयैचाद्युः क्षपयन्ति न संदायः ॥ ३५॥

अस्यार्थः — ता एव रेखा मझाश्चेत् मुखायैव भवन्ति, मुखस्चना यैव भवन्तीत्यर्थः । मझतायां द्वयी गतिः । तत्र कथित्रन्मग्नतायां पु-खायैव स्युः । स्फुटमग्नतायां तु सुखाय च स्युद्धःखाय चेति योज्यम् । मग्नोन्मग्नता तु अत्यन्तमयुक्तेत्याद्व — मझोन्मझा इति । तथैव मग्नोन्मग्ना इत्येकः पश्चः । तत्र तथाविधा रेखाः सिरालक्षणा आयुः श्वपयन्ति आयुःक्षयं सिन्निधिवर्तिनं स्चयन्ति, नात्र संग्रयकारणमस्तीति । नतु विरुद्धं चेछक्षणान्तरं स्यात् , का तत्र सम्मावना । उच्यते । उत्सर्गापवादन्याय-स्तत्र स्यात् । यदि वा, प्रबलस्य बाधकत्वं दुवलस्य च बाध्यत्वमिति मात्स्यन्याय इति न किश्चिद्तुपपन्नम् ॥ ३५ ॥

किञ्च-

मुखे सिराः स्फुटाः साक्षान्निखमायुःक्षयं वदेत्। अस्फुटाश्चेन्महत् कर्म लभते नात्र संशयः॥ ३६॥

यदि मुखे सिरा अतिस्फुटाः प्रविच्छिन्नाश्च, तर्हि नित्यं नित्यस्थि-तमबाध्यमिति यावत् , प्रमाणान्तरेणेति शेषः । प्रमाणान्तरं च रेखादि । अस्फुटाश्चेन्महत् कर्म रुमते तहान् पुरुष इत्यर्थः । नित्यशः महति कर्मणि

१. 'न्यतमेन' ख. घ इ. पाढ:. २. 'ति' इ. पाढ:.

प्रवृत्तिः स्यादिति भावः । नात्र संशयकारणमास्ति । सिराशब्देन रेखा-श्रोच्यन्ते । मुखशब्देनापि चिवुकप्रदेशादि । तत्थानं ठठा(टाच? टंच)॥ ३६॥

सिरावन्धः स्फुटः स्वाचेचित्रुके पातिको भवेत्।

अस्यार्थः — यदि चिनुके स्फुटः सिराबन्धो भवेत् सिराबन्धः सिरान्धः प्रान्धः, तिहं स वातिको भवेत् । अतिक्षिष्टवातप्रधान इत्यर्थः । अत्रेदं रहस्यं — न प्रत्यक्षेण ज्ञातुं शनयते सिराप्रान्धः, किन्तु अङ्कुल्या चिन्नु-काधःप्रदेशे किटनं स्पृश्यमाने विशेषतोऽवगम्येत, न चक्षुपा निरीक्ष्यमाणे सामान्यतोऽपि । तस्मादङ्कल्या स्पर्शनं कृत्वा स्पर्शन पश्येदिति ॥

गण्डे गडुः स्पर्धागम्यः स्वर्गतिं साधु संवदेत् ॥ ३०॥ यः पुनश्रक्षुषा दश्यो गण्डगडुः सोऽपि स्पर्शगम्यः स्वर्गतिं संवदेत् साधु असंशयमित्यर्थः ॥ ३७॥

गलगण्डः पृथुद्रोहे नाम्न संवायकारणम्।

पृथुद्रोहो नाम गलगतः कश्चिद् वर्णविशेषः । स च स्वकरतल-परिमाणः वर्णद्वयवांश्च । तिश्विमित्तं गलगण्डो भवति । गलगण्डो गल-पिटकः ॥

गले स्फुँटाः सिराः स्युक्षेत् फलमेतिहिनिश्चयेत्॥३८॥ किञ्च, एतत्फलविनिश्चये कारणान्तरमस्ति । गले स्फुटाः सिराः स्युरचेद् एतत्फलं विनिश्चयेदिति ॥ ३८ ॥

वक्षःस्थले तथा चेत् स्युर्ने स्यादिति विनिश्चयः।

तथा वक्षःस्थले स्फुटाः सिराः स्युश्चेत् तर्हि न स्याद् गळगण्डः । वक्षःस्थले स्फुटसिरावन्यस्य गुरुयत्वात् । 'कठिनं वक्षः पौद्यमि'ति हि सूत्रम् । काठिन्यं च स्फुटरेखावन्याद् भवति इति ॥

स्तनयोः स्फुटतद्भावे सर्तृस्त्रीसङ्गतिनिहि ॥ ३९ ॥ एवा योजना — स्तनयोः स्फुटाः सिराश्चेत् स्युस्ति श्रीणां चेद् भर्तृसङ्गतिनिहि, पुरुषाणां चेत् स्त्रीसङ्गतिनि । सङ्गतिः सम्भोगः, सम्पूर्णो भोग इत्सर्थः ॥ ३९ ॥

९. 'सिरा: स्फुटाश्चेत् स्युः फ' इ. पाठः.

तथाविधाः स्युरुदरे समूलं नाज्ञमाप्नुयात्।

उदरे तथाविधाः स्फुटाः सिराश्चेत् स्युः तर्हि समूठं नाशम् । मूठशब्देन स्वपुत्रकळत्राद्यभिधीयते । तन्नाशेन सह नाशमाप्नुयात् था-मोतीत्यर्थः ।।

कटियन्धे तथा चेत् स्युः पुत्राचा नाकामाप्नुयुः॥४०!! कटियन्थः काञ्चीपदम् । तत्र यदि तथाविधाः सिराः स्युस्तर्हि पुत्राद्या नाशमाप्नुयुः ॥ ४० ॥

जयने प्राणविष्यंसः

अस्यार्थः — प्राणः प्राणनाथा प्राणश्चर्दनोपचाराद् , भार्याविश्वंस इत्यर्थः ॥

छिङ्गे गैधुनसङ्गतिः।

लिक्ने चेत् प्रतिदिनं मैथुनलामः । किच्च चित्रिणी नाम या नायिका तिस्त्रयत्वं च । भतोऽपि नित्यमैथुनलामः इति ॥

पायौ रारीरविध्वंसः कफव्याधिप्रपीडनात् ॥ ४१ ॥ कफव्याधिप्रपीडनाद्धेतोः शरीरविध्वंसो भवेदिति । श्रेष्मणः पाय्वा निस्सरणं च ॥ ४१ ॥

पृष्ठे चेत् कफविध्वंसः सर्वप्राणिविनाशकः।

पृष्ठे चेत् स्युस्तथाभूताः सिराः, तिहै कफविध्वंसो भवेत् । कफेन विध्वंसः । सर्वेप्राणिसमाश्रयश्च ॥

उपरिभागे पृष्ठस्योक्तं, मध्यमे त्वाह —

ततोऽधस्तात् पितुर्व्याधिः सन्तापश्च प्रिये जने ॥४२॥

जर्ध्वमागादधस्ताचेत् तथामृताः सिरास्तिहिं (पितुर्व्याधिः) कलत्र-जने च नाशो भवेत्, अनास्थेत्यर्थः ॥ ४२ ॥

ति नाशा ननत्, जनास्त्रवन् ॥ ४९ तिनोऽधस्ताद् वातरोगः

ततोऽधस्ताचेत् स्युस्तिहिं वातरोगः । महती वातपीडा स्यात् ॥ कृत्रिमं सुरतं तथा ।

इति फलवचनस् ॥

१. 'ने त्रियमात्रजने' ख, ङ. पाठः.

दक्षिणे बाह्रौ पूर्वीचें पराधें च फलभेदेन कथयति सिराभेदम् —

पूर्वीर्घे दक्षिणे बाही सिराश्चेत् ताहशा यदि । उत्तरार्घे तथा चेत् स्युः क्षयिष्णुत्वं निजेऽर्थके ॥४३॥ दक्षिणे बाही पूर्वीर्घे चेत् स्युस्तथा सिराः । फलं स्पष्टम् । परार्घे चेत् तत्रापि स्पष्टम् ॥ ४३ ॥

वामषा(हुभौ ?हौ) तथा न स्यात् कार्यसिद्धिरिति [स्फुटम्।

वामवाही पूर्वाघें चेत् स्यात् तथां । फळविशदत्वादुपेक्ष्यते ॥
पराधें तु महामोह अपस्यारो भवेद् ध्रुवम् ॥ ४४ ॥
यदि वामवाहोः पराधें सिराः स्फुटाः स्युस्तिहें कामानुबन्धो ध्रुवं
भवेत् ॥ ४४ ॥

उक्तं च फलम्,

जर्बीः करतले तुल्यं .... ....।

करतल इति करतलयोरित्यर्थः । ऊर्नोः करतलयोश्च यथोक्तं फलं भवत्येवेत्यर्थः ॥

जान्वोरपि महाज्ञत्वं

जान्वोः स्फुटः सिराबन्धो यदि भवेत् फलमुक्तं विशदम् ॥ तत्सन्धौ मरणं भवेत् ॥ ४५ ॥

जान्वोः पृष्ठे जान्वोः सन्धौ यदि भवेत्, तत्र सङ्करः स्यात् । ष्ठक्तं च फलं भवेत् ॥ ४५ ॥

जङ्घायां क्रचर्या स्यान्मितिमान्यं तु विक्रवः। त्रत्र जङ्घयोर्थदि पृथर्वः सिराबन्धा भवेयः, फलत्रयं भवेत्॥

पादयोस्तलयोः स्युश्चेन्मोहः कान्तिरनादरः ॥ ४६ ॥ फलत्रयम् ॥ ४६ ॥

तत्राङ्कलीषु सिराबन्धाः श्रून्यताप्रदा इत्याह —

अङ्गुलीषु सिरावन्धाः शून्यतां दापयन्ति हि । स्फुटा इति शेषः ॥

 <sup>&#</sup>x27;বা' क. च. घ. पाठः. २. 'क्' क. पाठः.

तस्मात् सूक्ष्माः सिराबन्धाः शोभन्ते प(र्थ ? र्व)वर्त्मसु॥

प्राय इति शेषः । सिरावन्बोपसंहारश्रायम् ॥ ४७ ॥ नाडीनां परिवृत्तिश्च वर्ज्यां देहे मनीषिणाम् । श्रून्यत्वं सर्वविद्यानां परिवृत्तिं निसूचयेत् ॥ ४८ ॥

एकस्मिन् शरीरे द्वासप्ततिसहस्रं नाड्यः । तत्र प्रधानाः द्वासप्तति-सङ्ख्याः । ताभिरेताभिः प्राधान्याप्राधान्येन व्यवस्थिताभिः मूठाधारादुत्तिष्ठन् जाठरजातवेदस्सहायभूतो वायुः सञ्चरति । य एव प्राणादिशब्दभाग् भवति याभिश्च सञ्चरणात् । तासामेतासां नाडीनां परिवृत्तिः परिवेषाकारः मनी विणां शरीरेषु वर्ज्या । यत एषा सर्वविद्यानां शून्यत्वं सूचयित अत इत्यर्थः ॥ ४८ ॥

किश ललाटे तावत् --

परिवृत्तिः परिस्तीर्णा केशसन्धौ न शस्यते । अल्पायुष्ट्षं फलं चैषां सूचयेन्नहि संशयः॥ ४९॥

या ठठाटसन्वौ परिस्तीणां वृत्ताकारा । स्वरूपकथनमेतत् नामार्थ-विवरणरूपं च परितो वृत्तिरिति । सैषा न शस्यते नाद्रियते अल्पायुष्ट्वं सूचयतीति । कस्मिन् काठ इति चेद्, देहेन सप्तथा कृत्वा यस्मिन्नश्चे तन्नामाक्षरं प्रथमं भवति तस्मिन्नश्चे यो राश्चिः प्रक्छप्तः स किंसङ्ख्यः तत्सङ्ख्ये वयसि मरणं ठभेतेति भावः ॥ ४९ ॥

> श्रीवाष्ट्रष्ठे वयोनाद्याः स्वस्तिकाकारता यदि । संज्ञीतिरत्र कार्यो स्याज्ञैय साव्याभिचारतः॥ ५०॥

प्रीवाप्रष्ठे प्रष्ठोध्वेभागे नाडीपरिवृत्तिर्यदि भवेत्, तत्र स्वस्तिका-कारता च, तिह वयोनाशो भवेदिचरात् काठपरिमाणाभाविष्ठन्नं शरीरं तस्य नाशो भवेत्। कस्मिन् वयसि । वयःपरिमाणे वयसीति ब्रूमः । अत्र संशीतिन कायी । कुतः, अव्यभिचारतः । व्यभिचारस्याद्दष्टत्वा-दित्यर्थः ॥ ५० ॥

> पृष्ठपृष्ठे शुभाकारसूचिका परिवृत्तिका । नैव स्वात् कृभिद्छत्वसम्भावनपरिश्रयात् ॥ ५१ ॥

৭. 'तু' ङ. पाठः.

पृष्ठपृष्ठेऽपि परिवृत्तिका नैव शुभकारिका स्यात्। कुतः, कृमिदष्टत-सम्भावनपरिश्रयात् । कृमिः तपः तद्दष्टत्वमस्य नृनं भवतीति सम्भावनं तर्कः, तत्परिश्रयात् तदस्तिकारादित्यर्थः कार्यात् सापि न शोभते॥५१॥

उदरेऽपि न शोभन्ते परिवृत्तिपरिग्रहाः। यतः कालाध्वनोर्भेद्धः चारेरन्यैश्च ताहरौः॥ ५२॥

अस्यार्थः — उदरेऽपि परिवृत्तिपरिग्रहाः परिवृत्तीनां परिग्रहाः न शोमन्ते, । यतः शरैभेङ्गो भवेत् । तादशैरन्यैर्वा । नाभैरधस्ताद् यदि परि-वृत्तिर्नृतं तच्छरपातमङ्गो भवेत् , अन्यभङ्गो वा । एवं पार्श्वयोः स्तनमध्ये च । सर्वथा यावन्मरणं न साक्षात् सम्पचते तावद् येन केनापि मङ्गो-**ऽवश्यंभावी ॥ ५२ ॥** 

जवींश्चेत् परिवृत्तिः स्यात् संशीतिर्ज्ञानगोचरे । अन्नापि नहि सन्देहः प्रमाणानिश्चयात् भवेत्॥ ५३॥

यद्युर्वीः परिवृत्तिः स्यात् तिहं ज्ञानिवषयेषु संसयो भवति न निश्चितिः स्यात् । कुतः, यतो इत्र न संशयः । कुतः, प्रमाणानिश्चयात्, प्रमापेन निरचयाभावादित्यर्थः ॥ ५३ ॥

जानुष्टें च नैवेचं चोसते कार्यगामिनाम्। कार्यविश्वकरत्वात् लद्धोष एष प्रगण्यताम् ॥ ५४॥

जानुपृष्ठेऽपि परिवृत्तिन शोभते कार्यमुद्दिय गच्छतां, कुतः तद्विध-करत्वात् कार्यं प्रति विष्ठहेतुत्वात् विष्ठस्चिकात्वादित्यर्थः । अत एष घोषः परिवृत्तिः श्रुव्दो गण्यतां न परिवृत्तिः ॥ ५४ ॥

जहाेपरि तसो क्षेया नैव सा परिवर्तिका । मन्दना तज्ञ विश्वेषा तस्त्रात् तां परिवर्जयेत् ॥ ५५ई॥

जङ्मयोरुपरिस्थले परिवर्तिका नेव शोभते। मन्दत्वसूचकत्वात्। मन्द्रस्वं च न बुद्धिमान्द्यमात्रम् अपितु सकलेन्द्रियमान्द्यमिति भावः । तस्मात् तां परिवर्तिकां परिवर्जयेत् । नैव सा शोभते इत्यर्थः । किञ्च यद्यपि मस्तके कचिन्छुभाव्यभिचारिणी परिवृत्तिर्देश्यते तथाप्यव्यभिचार-

१. 'हि', २. 'तथा सा' इ. पाठः.

हेतुरन्यः क इति चेत् परिवृत्तेविंद्यमानाया दक्षिणेन भागेन परिवर्तनम् । वामेन चेद् विरुद्धमेव । किञ्च तन्नापि दक्षिणेन परिवर्त(मा?)नमात्रं न शुभस्चनहेतुः, किन्तु लक्षणान्तरमेव । किञ्च तित्रत्वादिकं वा । त्रित्वे साम्राज्यं, द्वित्वे स्वर्गादिसिद्धिः गीतादिसन्मानं चेति । तस्मान्न सम्यक्तवं तस्या इत्यवसेयम् ॥ ५५३ ॥

इति स्कान्दशारीरके विप्रकीर्णळक्षणकथनं नाम सप्तमोऽध्यायः॥

#### अथाष्ट्रमोऽध्यायः।

एवं तानद् रेखादीनां लक्षणानि प्रपश्चियत्वा तत्फलानि चोपवर्ण्यं तदुपकारिणां तटस्थचेष्टादीनां लक्षणानि फलानि च प्रपश्चयति अष्टमेनाध्यायेन । तत्र तावत् प्रेक्य- लक्षणान्यभिद्धाति —

पादे पादं समाधाय तिष्ठेद् यदि नरः स्वयम् । आयुराप्त्ये भवेत् तत्र कार्या न स्याद् विचारणा ॥१॥ अस्यार्थः — प्रेक्ष्यस्तावत् स्वयं पादं पादं समाधाय तिष्ठेत् स्थितिं करोति, तिह्ं आयुराप्त्ये भवेत् नात्र संशयकारणम् । दक्षिणमिति रह-

किश्च ---

स्यम् ॥ १ ॥

वामश्चेत् तद्घःस्थः स्थान्मृतिः सन्देहमुच्छति । तत्र विचारसमये वामः अधश्चेत् स्थान्मृतिः सन्देहमुच्छति, स-न्देहं प्राप्नोतीत्यर्थः । कस्याधस्तादिति चेत् पीठस्येति सिध्यति ॥ कञ्च—

अपरं पाद्मुद्घृत्व पादे स्थापयित स्वयम् ॥ २॥ अस्यार्थः — अन्यस्य पादं स्वयमुद्घृत्य स्वस्य वामपादे स्थापयित चेन्मृतिर्घृवा ॥ २॥

किस ---

उत्तस्यं पादमाहृत्य पादे स्थापयित ध्रुवा । यदि पूर्वम् उत्तस्थं पादं, तदा निजे पादे पूर्वमन्यथा आहृत्य

१. 'दे अ' इ. पाठः.

स्थापियत्वा स्थापयित चेत् तदा मृतिर्भुवा । अत्रेदं रहस्यम् — अन्य-दर्शनपिरहारायेति (रहस्याम् ॥ ?)

किश्च--

निजे पादे समुद्धत्य वामं स्थापयति ध्रुवम् ॥ ३ ॥

तथा निजे पादे निजदक्षिणे पादे, पूर्वमन्यथास्थितम् अधःस्थितं वामं पादं दक्षिणे पादे स्थापयित चेत् तदापि भ्रुवा स्थितिः । यथा वामविषयस्य दक्षिणोक्तमार्गस्य करणे स्थितिः फलं तद्वदिप शब्दार्थः ॥

कि¥ —

निर्गमे मूलरोगस्य यद्दीःसंज्ञितं भवेत्।

अर्शःसंज्ञितम् अर्श इति संज्ञा यस्य तस्य मूलमूतस्य रोगस्य निर्गमे प्रेक्षणदशायां जायमाने मरणं ध्रुवं भवेदिति वदेत् । अत्र संशयो नास्ति ॥

किश्च —

रुधिरस्रावसंसिद्धौ मरणं समुदीरयेत्॥ ४॥

यदि रुधिरस्नावसंसिद्धिः नवसु द्वारेष्वन्यतमेन द्वारेण यदि रुधिरं स्रवित प्रेक्षणसमये, तदापि मरणमुदीरयेत् ॥ ४ ॥

किञ्च ---

घाणद्वारं पिधायों चैर्वदि तिष्ठेत तत्र सा।

यदि घाणद्वारमञ्जल्यादिना पिधाय तिष्ठेत तत्रापि सा भवेत् । तत्रापि मरणं न शङ्कनीयम् । इदमत्र तात्पर्यं — दक्षिणेन करेण यदि पिधानं करोति तह्येंव मृतिः । तत्र वामस्पर्शो यदि दक्षिणस्य तिर्हं न । अन्येन केनिचद् यदि पिधत्ते वामकरस्थेन तत्रापि नेति ॥

किश्च --

स्वररोधः पिधानेन कण्ठस्य स्यान्न संवायः॥ ५॥

यदि कण्ठस्य पिधानेन स्वररोधो भवेत् तत्र न संशयः, प्राणसंयमः स्यादेवेति ॥ ५ ॥

किञ्च ---

पादयोस्तलयोः स्याचेद् योगः क्रीडापुरस्सरः। तत्रापि मृतिमादिइयाद् यदि हस्तस्पृशा ततः॥ ६॥ पादयोर्थे तले तयोर्थिद योगः स्यात् क्रीडापुरस्सरः, तत्र विशे-षोऽपि यदि भविष्यति, को विशेष इति चेद् अयमिति बूमः, यदि हस्त-स्पृशा हस्तस्पर्शः । योगस्येति शेषः । तहींति तत इत्यस्यार्थः ॥ ६ ॥ किश्च —

श्रोत्रस्प्रशा करेणापि नासा संयम्यते यदि। तदापि मरणं विचान्नात्र कार्या विचारणा॥ ७॥

अस्यार्थः — श्रोत्रस्पृशा करेण एकेनैवं करेण श्रोत्रं स्पृष्ट्वा तत् स्पृशक्तेव नासां पिद्धाति, तत्रापि मरणं विद्यात्। नात्र संशयकारणमस्ति।।

पृथुले लोचने साक्षाद्धस्ताभ्यां पिद्धाति चेत्। तत्रापि मरणं विचात् कचिद्धस्तेन विस्तृतिः॥ ८॥

अस्यार्थः - यदि पृथुतरे ठोचने हस्तद्वयेन पिद धाति तत्र मरणं विद्यात् । व्यत्यस्येति रहस्यम् । विशेषश्च तुरीयेण पादेन कथ्यते ॥ ८॥ किञ्च —

विशेषावगतिः स्याचेच्छ्वासस्य मरणं वदेत्। यदि श्वासस्य विशेषावगतिः प्रेक्ष्यगतस्य, तदापि मरणं वदेत्॥

म्त्रयन् प्रच्छति पुरः शकृत्मुश्चन् न संशयः॥ ९॥
यदि मूत्रयन् प्रच्छति शकृत्मुश्चंश्च, तत्रोभयत्र मरणं वदेत्॥ ९॥
विवासाः प्रच्छति पुरो मैथुनान्नाशमृच्छति ।
किंवणीः प्रच्छति ततो मरणं प्राप्तुयाचिरम्॥ १०॥

अज्ञातवर्ण इत्यर्थः । चिरमित्यनेनैतदाह — रेखाभिः सन्निहिते मरणेऽवगतेऽपि त्रीणि संवत्सरचतुष्ट्रयानि स्थित्वा सृतिमचिरेण गच्छिति ॥ १०॥

किन्च-

मधुरं वस्तु मुझंश्चेत् भुझान इत्यर्थः ॥

१. 'ब श्रो' घ. पाउ:-

#### प्रेक्ष्यत्वं झिटिति व्रजेत्।

इंटितीत्यस्य इटितीत्येवार्थः । पदद्वयमितशयद्योतनार्थम् । तत्रापि मरणं विद्यादिति शेषः ॥

जरठा दृइयते पृष्ठे मरणं संदायाद् वदेत् ॥ ११ ॥

जरठाकृतिः स्त्री, सा यदि दृश्यते पृष्ठे, तत्र संशयेन मरणमादि -शेत् ॥ ११ ॥

किञ्च --

उपदेशो यदि भवेन्मध्ये कस्यचन ध्रुवम् । यदि प्रेक्षणदशायां मध्ये पृष्टमर्थं कस्यचन सम्बन्धिनः कस्मैचने-त्यर्थः । तत्रापि ध्रुवं मरणम् ॥

किश्च

वदन्ति चेद् भीषिकया केचित् तत्र च पृच्छति । दैवज्ञान् तदपि प्रोक्तं मरणं नात्र संदायः ॥ १२॥

अस्यार्थः — केचिद् मीषिकया, भियोऽनुकारो भीषिका तया, केचिद् वदन्ति त्वमल्पायुरित्यादि तदा यदि दैवज्ञान् पृच्छति प्रेक्ष्यः, तत्र मरणमादिशेत् ॥ १२॥

किञ्च -

बद्धहस्तस्तु पृष्ठे तं निक्षिप्य यदि पृच्छति। परेण वापरेणास्य मरणं समुदीरयेत्॥ १३॥

पूर्व बद्धहरतं बद्धं हस्तं पूर्वेण परेण वा ऊर्ध्विदिशा वा अधो-दिशा वा द्वारेण यदि पृष्ठतो निक्षिपेत् तदैव यदि पृच्छित ततः संयम-मादिशेत् ॥ १३ ॥

किञ्च -

परोक्तमर्थं निध्यायन् भेदं चापि फलं वदन्। मरणायैव स भवेत् सद्यो नात्र विचार्यता ॥ १४॥

अस्यार्थः — यदि परोक्तमर्थं निध्यायन् परेण केनचित् कस्नि-श्चिदर्थं उक्ते तं निध्यायन् फलं च वदन् यदि पृच्छति व्याकुलहृदयतया

१. 'भुआनो झटि' घ, ङ, पाठ:.

तिहैं तत्र मरणमादिशेत् । तत्र विशेषः — यदि मृ[मस्त्रामी प्रष्टा भवेत् तिहींवैतत् नान्यथेति ॥ १४ ॥

किंच -

स्वस्तिकं समभिष्य तथा कृत्वा च पृच्छतः। नास्त्यायुरिति सन्दिइयान्नात्र कार्यो विचारणा॥१५॥

अस्यार्थः — स्वस्तिकम् आसनविशेषः । स्वस्तिकं कृत्वा स्वस्तिकं समिभष्ट्य स्थितः यदि प्रच्छति तत्रापि मरणमादिशेत् ॥ १५ ॥

किंच -

धूमस्थो यदि एच्छचेत धुवं तत्र न संदायः।

अस्यार्थः — धूमस्थः स्वयं प्रेक्षको यदि पृच्छ्येत, धूमस्थं प्रेक्षकं यदि पृच्छिति, तत्रापि मरणमादिशेत् । न संशयकारणमस्ति ॥

किंच -

कृमिद्दीनसन्दर्धी घरणं नात्र संदायः॥ १६॥

कृमिः सपीदिः तस्य दर्शनं चक्षुस्तद्दृष्टौ सत्यां तद्दर्शने सित यदि पृच्छचेत तत्रापि मरणम् ॥ १६ ॥

किंच-

डुण्डुभादेः समीपस्थे वर्तने प्रच्छति ध्रुवम् ॥ १७॥ काले चापेक्षा इत्यर्थः॥ १७॥ भयमादिशन्दार्थः—

मार्जारः श्वा दिवासीतो देवहेषी पृथुश्रवाः। दर्ज्ञिका श्रोत्रनिष्पेषी त एते दर्जनेऽशुभाः॥ १८॥

तिष्ठन्तु छङ्ख्य पादं स्वमेकं प्रच्छित तत्र च।

यदि तिष्ठन् स्वं पादमेक मुद्ध्य यदि पृच्छित तत्रापि मरणम्॥

सुत्रं लिखन् प्रच्छिति चेत् पादेनाङ्गिलनाथवा॥ १९॥

पादेन सुत्रं लिखन् यदि पृच्छित तत्र मरणम्। यद्य दङ्खिना करा
ङ्खिना तत्रापि॥ १९॥

पादस्थेन च हस्तस्थान्न च स्यादिति निश्चितिः।

यदि पादस्थेन केनचिद् वस्तुना हस्तस्थाद् वा कस्माचिद् व-स्तुनः, तर्हि न स्यात् नैव स्यादिति निश्चयः ॥

एवमेव प्रेक्ष्यचेष्टा अन्या अपि विनिर्दिशेद्। औचिलेन समीक्ष्यायो घीमानृहपरायणः॥ २०॥

एवमेवान्या अपि प्रेक्ष्यचेष्टाः प्रेक्षणदशावित्नीः धीमान् सम्यगीचित्यन निरीक्ष्य ऊहपरायणः फठानि वदेत् । अयमर्थः — मरणेषु प्रश्नविषयेषु तेजोभागो विरुद्धः बाधकः आयुषः प्रष्टव्यस्य । अतस्तद्धागस्थाः सर्वाश्रेष्टा विरुद्धाः बाधिका आयुषः तेजोभागश्च दक्षिणः ऊर्ध्वभागश्च । वामस्त्वनुगुणः । स च सोमभागः । तत्स्थास्तु चेष्टाः सर्वा
अस्यायुःपरिपोषिकाः । अतस्ता न विरुद्धा अधोभागस्थिताश्च । कित्र्च यानि
वस्त्विन दर्शने सत्यशुभावहानि तद्दश्नानि तत्रेष्टाश्चायुर्भेङ्गस्चकानि ।
यानि तदन्यानि शुभावहानि तद्दश्नानि चेष्टाश्च नायुर्भङ्गस्चकानि ।
कित्र्च — सत्तायां पृच्छ्यमानायां तदनुरूपा चेष्टा तां साधयति । अननुरूपा तां नाशयति । अवेश्वानवेश्वाविषयश्च पादयोर्निश्चेपेण ज्ञातुं शक्यते ।
इष्टं प्रष्टुमुपक्रमे दक्षिणं पुरतो निक्षिपति । अनिष्टं प्रष्टुमुपक्रमे वाममिति ॥ २०॥

एवं प्रेक्ष्यलक्षणान्युक्त्वा सम्प्रति प्रेक्षकलक्षणान्याह —

यद्वस्थः स्वयं तां तामवस्थां समुद्रियेत्।

अस्यार्थः — स्वयं प्रेक्षकः सुखी चेत् तदा सुखावस्थां समुदी-रयेत् प्रश्ने कृते पश्चात् फलत्वेन । यदि दुःखी तर्हि दुःखावस्थां समु-दीरयेत् ॥

यच भुक्तं तदेवास्य वदेदिति विनिश्चितिः॥ २१॥

यचात्मना प्रेक्षकेण भुक्तमुपभुक्तं तस्मिन् दिवसे ततोऽन्यादिवसे वा तदस्य वदेत् । किमर्थमिति चेद् विनिश्चितिः यस्मादेवं विनिश्चितिः विश्वासो भवेत् तस्मादिस्यर्थः । इदमत्र तात्पर्यं — यदात्मना विशिष्टोप- भोगयोग्यं वस्तु उपभुक्तं तदस्मै प्रेक्ष्याय त्वयास्मिन्नहनि अतीते दिवसे वोपभुक्तमिति वदेत् । नात्र संशयकारणमस्ति ॥ २१ ॥

लक्षणानि पुरोक्तानि प्रेक्ष्ये यानि गतानि तु । वैपरीत्येन तान्यत्र जनयेयुः परां विदम् ॥ २२ ॥ यानि पुनः प्रेक्ष्यगतानि लक्षणानि पुरोक्तानि तान्यत्र प्रेक्षकेऽपि वैपरीखेन नीतानि वैपरीखं प्राप्तानि परां विदं तत्तदनुरूपं विज्ञानं जनयेयु-रिति । एतदुक्तं भवति — प्रेक्ष्यस्य दक्षिणमागगताः प्रेक्षकस्य वाममाग-गताः । प्रेक्ष्यस्य वामभागगताः प्रेक्षकस्य दक्षिणभागगताः नेयाः । तत-स्तथा फलसम्बन्ध इत्यवगन्तव्यम् ॥ २२ ॥

एवं प्रेक्षकलक्षणान्युक्त्वा तटस्थलक्षणान्याह—-

आकाशहस्तः साक्षी चेन्मरणं तत्र विन्दति। आत्महस्तः स चेत् स्यात् तत्संशयो भवति ध्रुवम्॥

साक्षी तटस्थः आकाशहस्तः पुनरतो यदि भवेत् तत्र प्रष्टा मरणं विन्दति । यद्यात्महस्तः तत्र न ॥ २३ ॥

किश्च--

जर्ध्व पद्यति साक्षी चेदाग्रस्थश्चेदपि धुवम्। दक्षिणस्थस्तथा पृच्छेत् त्रयं मरणकारणम् ॥ २४॥ साक्षी ऊर्ध्वं परयति चेद्र्ध्वंदिगमीक्षणं करोति चेद् अग्निस्थश्चेद् दाक्षिणादिक्स्थश्चेत् तटस्थः तदेतत् त्रयं मरणस्चकमित्यवगन्तन्यम्॥ २४॥

जीवद्रस्तुविनिभेंदः स्थावरस्यापि कुन्तनम्। यदि जीवद्दस्तुविनिर्भेदं करोति तटस्थः स्थावरक्रन्तनं च तदुभयं मरणलक्षणम्।। किश्च-

रोमोत्खातस्तथा प्रहुस्तरस्थस्यापि लक्षणम्॥ २५॥ तटस्थस्य प्रपुर्वा रोमोत्खातः लक्षणं मरणलक्षणम् ॥ २५ ॥

एवं प्रेक्ष्यस्य प्रेक्षकस्य तटस्यस्य च सरणलक्षणानि तत्सम्बन्धीन्युक्तानि । अत्रान्तरे ळाञ्छनान्युच्यन्ते । तथाहि ---

क्छ्से फले स्वयं धान्ना प्रत्ययाय प्रकल्पितम् । उनते तु कथने चास्य विश्वासाय वदेद् बुधः॥ २६॥ स्वयं धात्रा क्छते फले कर्मानुरूप्येण तत्राकाशनाय रेखाः कृत्वा तदनन्तरं तत्फलानि सूचिपत्वा तत्प्रत्ययाय तस्मिन् फले प्रत्ययाय प्रत्ययो-त्पादनाय लाक्छनं प्रकल्पितम् । जातावेकवचनम् । लाक्छनानि प्रकल्पिन्तानि । उक्ते तु फले तद्विश्वासाय फलकथनस्य याथार्थ्यनिश्वयाय बुधः तत एव हेतोवेदेत् लाक्छनजातमिति ॥ २६ ॥

ि तहाञ्छनजातिमिति चेत् तदुच्यते —

क्रियाविद्योषः स्वच्छन्दसारित्रं वस्तु भञ्जनम् । क्रियाविशेषः प्रवृत्तिशेषः । स्वच्छन्दचारित्रं चरित्रमेव चारित्रं स्वच्छन्दं चारित्रं स्वच्छन्दचारित्रम् । यथेष्टचरणिमिति यावत् । वस्तुभ-द्धानं वस्तुनः अत्यन्तोपयोगिवस्तुन इत्यर्थः ॥

विशेषावगतिः साक्षात् कस्यचिद्धस्तुनस्तथा ॥ २७॥ कस्यचिदिति । आकाराविशेषाविशिष्टस्येत्यर्थः ॥ २७॥ एवं यत्प्रेक्षणायां स्यात् स्वद्यग्विषयतां गतम् । तत्फलानुभवे तस्य तल्लाञ्छनमुदाहृतम् ॥ २८॥

एवमादि यद्य रेखादिलक्षणपरीक्षणे कियमाणे फलकथने वा यद्यत् स्वद्यिषयतां गतं तत्सम्बन्धितया सम्बन्धश्च यदा आत्मनो दृष्टि-पातस्तद्विषये तदा तस्यापि दृष्टिपातः तज्जनित इत्यर्थः । तत् सर्वं लाञ्छ-नमुदाहृतं तदात्मना कथ्यमानफलप्राप्तावित्यवसेयम् ॥ २८ ॥

एवं मरणविषयाणि प्रेक्ष्यप्रेक्षकतटस्थलक्षणान्युक्तवा तत्कलानि चोक्तवा जन्म-विषये तान्याह---

प्रेक्ष्यस्य निर्गतिः साक्षात् प्रसृतिं समुद्रीरयेत् । तटस्यस्यापि च तदा स्वस्यापि च तथैव सा ॥ २९ ॥ स्पष्टार्थः । अत्रापि ठाञ्छनं वक्तव्यम् । ठाञ्छनं च सम-समयोभयदृष्टिपात इत्युक्तम् । एवं सर्वत्रापि फठे ठाञ्छनं वक्तव्यमेव ॥ कि

वस्तुनोऽन्यस्य जननं समुद्भव उतान्यथा ॥ ३० ॥ उत अपि । अन्यस्याचेतनस्येत्यर्थः । अन्यथिति । चिन्ताकुलश्चेत् प्रेक्ष्यो वा प्रेक्षकः साक्ष्यपि, स्वयं तत्र प्रस्तिसमये यो रोगशूलिनित्तं द्वित्राणि दिनानि तप्येत इत्यर्थः ॥ ३० ॥

e. 'णि तथा दि' ह, पाठः.

किव-

वसुदृष्टिकि भिर्वा स्यात् कृता तत्र न संदायः मरणं स्यात् तु गिर्भिण्या वस्तुनस्तु न चास्ति तत् ॥३१॥ यदि प्रेक्ष्येण प्रेक्षकेण तटस्येन वा घनदृष्टिस्तदा कृता स्यात् तदा मरणं गिर्भण्याः । वस्तुनस्तु तन्मरणं न ॥ ३१॥

किछ--

छेदः स्थावरसंज्ञानां मरणं दीपयेद् ध्रुवम्।

यदि स्थावरसंज्ञानां प्रश्नसमये छेदो भवेत् तदा तस्य वस्तुनो मरणं विद्यादिति ॥

स्वस्थता यदि धीस्थानां तदा स्याचिरसंस्थितिः ॥ ३२ ॥ धीस्थानां बुद्धिस्थितानां प्रेक्षकस्य पुत्रादीनां यदि स्वस्थता तर्हि गर्भिण्यास्तदन्तर्गतवस्तुनश्च चिरस्थितिमीरयेत् ॥ ३२ ॥

किञ्च---

षेतुद्शों यदि भवेत् तदापि स्यान्न संशयः।

यदि वेनोः पशोः दशों दर्शनं भवेत् तत्रापि सा भवेत् सा चिर-स्थितिभवेदित्यर्थः ॥

किय-

दैवज्ञेन फले पृष्टे वक्तव्यं तद् विशेषतः। अन्यथा हानिरेव स्यात् तत्र मानं स्वयंत्रभा॥ ३३ ॥

येन केनचित् पृष्टे फले दैवज्ञेन तद् वक्तव्यं विशेषतः, इदं भवति इदं न भवतीति वा, अस्मिन् काले भवति अस्मिन् काले न भवतीति वा, एतत् सफलमेतदफलमिति च, इदिमदानीं कार्यमिदिमिदानीं न कार्यमिति च। अन्यथा द्वानिः स्यात्, लोकप्रच्युतिः स्वादित्यर्थः। तत्र मानं किनिति चेत् सर्वत्राप्रतिहतं सर्वविषयगा(मी १ मि)च तदाह — स्वयंप्रमेति। स्वस्य आत्मनो दैवज्ञस्य नित्यसिद्धपरमेश्वरसाज्ञिष्यवशात् सम्रान्मिषति प्रतिभा इति।। ३३।।

जन्मिविषये लक्षणान्युक्तवा तटस्थादिगतानि सम्प्रति कार्यविषये तान्याह — पूर्णकुम्भअनद्रदृष्टिअकोरस्य च द्र्शनम् । कृकलासस्य सन्दृष्टिमोलिन्या अपि द्र्शनम् ॥ ३४॥ दीपसन्धुक्षिताकाश्चर्शनं विद्विद्शीनम् । विशिष्टविष्टिष्टि राज्ञो द्शीनसुच्यते ॥ ३५ ॥ वामे मार्जीरसन्दृष्टिः पृष्ठे च क्षुतद्शीनम् ॥ ३६ ॥

क्षुतं कासः । दर्शनं अवणं, दर्शनं चेन्न कार्यासिदिः । पृष्ठेऽपि विश्वेवः कोण इति वक्तव्यम् ॥ ३६ ॥

गजानां द्र्भनं चापि गजिनीनामशोभनम् । वीराणां चापि सन्दृष्टिर्धनस्यापि निद्रशनम् ॥ ३७ ॥

प्रत्यायनमित्यर्थः ॥ ३७॥

मिथुनस्यापि सन्दृष्टिः प्रत्यक्षे च मुँधा गतिः। शून्यत्वं कथयेत् तेषां फलानामिति शंसनम्॥ ३८॥ एतानि प्रेक्ष्यप्रेश्वकतटस्थानां लक्षणानि कार्यविषये॥ ३८॥

अबं तु नियमः -

उज्ज्वलं वस्तु दृश्येत तर्ह्यंव नियमो भवेत्। विपरीतस्य सन्दृष्टौ न कार्यलभिरिष्यते ॥ ३९॥

उज्ज्वलं बस्तु कान्तिमद् वस्तु । कार्यविचारे प्रेक्षकेण दृष्यते, तर्धेव तस्य कार्यस्य नियमो भवेत् । विपरीतस्य सन्दृष्टौ अनुज्ज्वलवस्तु-सन्दृष्टौ न कार्यसिद्धिर्निश्चेतच्या, विपरीतसिद्धिरेव निश्चेतच्या । एवं विपरीतलक्षणान्यप्युक्तानि ॥ ३९ ॥

किञ्च यात्राविषये तान्याह

यात्रायां एच्छ्यमानायां तस्याः कार्योन्मुखत्वतः। इक्तान्येव भवन्त्यत्र नान्यानि प्रकृतिं ययुः॥ ४०॥

यात्रायाः कार्योन्मुखत्वात् तहृक्षणान्येव, तहृश्रणानि । नान्यानि प्रकृतिं स्त्रभावं प्राप्तुयुः । ययुरित्यस्य यायुरित्यर्थः ॥ ४० ॥

किञ्च सरणविषये स्वाप्नानि लक्षणान्युच्यन्ते —

शैवलिङ्गविभेद्रतु स्वाप्नः स्वसृतिमावहेत्।

अस्यार्थः —यदि स्वाप्तः शैवलिङ्गविभेदः स्यात् , तर्हि सः स्वसृति-मावहेत् , स्वस्य आत्मन इष्टस्यात्मीयस्य वा मृतिं द्योतयति ॥

 <sup>&#</sup>x27;প্রঘা' क., 'मुदा' অ. ग. पाठः.

किश -

ज्योतिषां परिवृत्तिश्च प्रसोः कस्यचन ध्रुवम् ॥ ४१॥ ज्योतिषामादित्यादीनामन्यतमस्य परिवृत्तिः परितो वर्तनमाकाशे त्रैलोक्यगोलकोपरिवर्तनेन यावत् स्थानं, तद्दर्शनं प्रभोः कस्यचन मृतिं द्योतयति ॥ ४१॥

किश ---

वसुदृष्टिः प्रियाध्वंसं पूर्णत्वे किश्च तत्फलम् । धनस्य स्वप्ने दर्शनमपि । यदि पूर्णत्वं तर्हि प्रियामृतिं द्योतयित ।

अस्पृष्टयोषितः पुंसो रेतसां सरणं तथा। वसुलिंघ योतथति नात्र कार्यो विचारणा॥ ४२॥

अप्राप्तयोषितः पुंसः बहुरेतःस्खलनं स्वप्नगतं वसुलिंध द्योतयि । प्राप्तयोषितः पुंसोऽपि तत् तथैवेति पूर्वं किसुतेत्याद्ययः ॥ ४२ ॥

किझ ---

दन्त भेदो निजानर्थे द्योतयेत् स्वप्नगस्तथा । बाह्योऽपि दन्तभेदोऽनर्थं द्योतयित ।।

छेदश्च सुतविध्वंसं स्त्रीणां चेदिति निश्चितिः॥ ४३॥

द्योतयतीति शेषः ॥ ४३ ॥

किश्च -

अद्भुताकारता यस्य स्वप्नस्य स इहान्यथा। फलाभावं कथयति ह्यनर्थं वा स्वतः स्फुटम् ॥ ४४॥

स्पष्टार्थमेतत् ॥ ४४ ॥

एवं स्वाप्नमपि फलसुक्तम् । एवं तावद् रेखाणां तदन्तर्गतानां सिरादीनां व प्रेक्षप्रेक्षकतटस्थचेष्टानां (च) लक्षणफलान्युक्तानि । सम्प्रति रेखोपयोगिनां श्वासप्रकारिक शेषाणां लक्षणफलानि कथयति । तत्र तावच्छ्वासस्यरूपस्थितिमाह —

अर्के कुजे च काव्ये च देवोऽवामगतो भवेत्। इतरेष्वितरस्थः स्यादिति स्वाभाविकी स्थितिः॥ ४५॥ अनामगत इति पदच्छेदः । द्वितीयाध्यायेनोक्तप्रकारेण श्वासपरीक्षां कुर्वत एवं नायुभेवेत् । तत्र तस्य स्वाभाविकी स्थितिरियम् इति विशेष-कथनाय पातनिकोपन्यासः ॥ ४५ ॥

विशेषमाह ---

जध्वभागस्थितो यहिं तत्र कार्यं न चर्यताम्।

अधोभागस्थितो यहिं तत्र कार्यं प्रचर्यताम् ॥ ४६ ॥

अयमर्थः — यस्मिन् दिवसे यस्मिन् वारे वायुस्थितिः सञ्चरणरूपिणी तत्र ऊर्ध्वभागगतो यिहं यदि, तिहं कार्यं कर्तव्यमर्थं न चर्यतां न चरेदित्यर्थः । यद्यभोभागगतस्तिहं चर्यतां, तत्कार्याय प्रवर्तयेद्वित्यर्थः । तत उपरि चेत् तदापि कुर्यात् प्रवृत्तिस् । तत्र साक्षादधःस्थितौ भूसिद्धौ प्रवर्तयेत् । तहुपरिस्थितौ चिकित्सायै इत्यर्थः ॥ ४६ ॥

कीडार्थे च तटाकादि(कार्य)सम्पादनाय च।

एवं यानि सुकुमाराणि कर्माणि तत्र सर्वत्र प्रवृत्तिं कुर्यात् । तदु-परिस्थितौ धनलाभाय । तदुपरिस्थितौ चन्धुसम्पादनायेखेवं द्रष्टव्यम् ॥

उभयोः पुरयोश्चेत् स्याद् यात्रा कार्यो न तम्र हि ॥४७॥ स्पष्टोऽर्थः ॥ ४७॥

यदि तत्रापि बाहुल्यं स्वस्थाने नहि वारणा ।

उभयोर्वायुस्थिताविप, तिस्मिन् दिवसे स्वस्थानभूते बाहुल्यं चेत्, तिहं यात्रावारणा नास्ति हि, तत्र मरणादेरसम्भावितत्वादिति ।।

पुञ्ज(न्म)नि तु पृष्टे स्याद् बायुदेक्षिणभागगः ॥ ४८॥

पृष्टे प्रच्छामाने वायुर्दक्षिणभागगो यदि शस्यते तर्हि, नात्रास्ति पुंस्त्वस्य विनिवारणा तर्हि, शस्यते भद्रं भवति । कुतः । यतः पुंस्त्वस्यात्र विनिवारणा नास्ति इत्यर्थः । वामगतस्वे तु स्नीत्वमवसेयम् । किन्न यदि पुरुषः प्रच्छति, दक्षिणे च भागे स्थित्वा प्रच्छति, तद्भागं स्पृश्चिति च, एतत् सकलं पूर्णं चेत्, ततः पुरुष इत्यवसेयम् । एतेन एतदेव लक्षणं विपरीतत्या स्नीपक्षेऽि योजनीयम् । असमग्रे तु उभयत्रापि पक्षद्वयेन स्थितिः इति तात्पर्यम् ॥ ४८ ॥

९. 'तौ अत्र सि' क. घ. पाठः, १. 'सामध्ये तु' क. ख. ভ, पाठः.

## अनायुष्वमसन्तोषं छिन्नः शंसित सन्मरुत्।

अस्यार्थः — सत्परीक्षितो मरुद् वायुः अनायुष्ट्वं शंसित असन्तोषं च । तत्र विसरणं सन्तोषम् । विसरणं वि(प्र)कीर्णता । विप्रकीर्णतायोगेषु अल्पायुष्ट्वम् । किञ्च यदि श्वासः परं रूपमाश्रित्य विनिवर्तयेत् तत्रापि मरणं भिष्ण्यति । अविच्छेदेन वायुर्वहिनिर्गत्य हस्तादिकं रूपं स्पृष्ट्वा पुनर्यदि शून्यत्वमागच्छित ततोऽपि मरणं विद्यादिति तात्पर्यम् ।।

एवं प्रेक्ष्यलक्षणमुपकस्य श्वासपर्यन्तं सर्वाणि लक्षणानि रेखोपयो-गितया । रेखाभिर्यत्सङ्ख्यानि आयुरादीनि यत्कालानि चावगम्यन्ते तान्येव तत्संख्यानि तावत्कालानि एतान्यपि सहकारिभतानि गमयन्ति न प्रथक्स-्ख्यानि प्रथक्कालानि । कचित् पुनर्यदि प्रथक्सङ्ख्यानि प्रथक्कालानि च फलानि घोतयन्तीति तथा कल्प्यन्ते, तर्हि तत्र सङ्ख्याकालनियमे प्रमाणमु-च्यते। तथाहि-- इथने वा प्रेक्षणे वा कियमाणे तत्र सङ्करश्चेत् तर्हि प्रेश्वकस्य मनिस बाचि बा यज्झटिति चकास्ति ततो हेतोस्तां सङ्ख्यां कालं वा रफुटमसंश्चयं प्रत्यूहं चाभिदधीत । यदि न सङ्करस्तिहं यत्सद्ख्या अङ्गुलयः प्रथमं प्रेक्ष्यमुखा दृष्टास्तत्सङ्ख्यं दशकमतीतम् । तत्र च य-त्सङ्ख्या जनाः पश्चकोपरि तत्सङ्ख्या अतीताः । पश्चके (स ?) प्रायेण स एव प्रेक्ष्यः । प्रमाणं कथमिति चेत्, स एव कचित् कश्चिद् गणनां मनसा क-रोति । तथाच दूरस्थो हि वस्तूनि पश्यति । ततस्तत्सर्वगणनायां क्रियमाणायां द्विगुणने सति पञ्चकसङ्ख्या सिध्यति । इत्यायुर्वत्सरसङ्ख्या सिध्यति(१)। अयं तु प्रकारोऽन्यत्रापि प्रसङ्गमुच्छति । सङ्ख्यानियमः कालनियमविशेषश्च प्रायशस्त्वेक एवायम् । तत्र फलविशेषनियमे सङ्ख्यानियमस्तत्रस्येरेव जनैरवगन्तव्यः। न चेच्छक्यते, तहींदं रहस्यं — यावती(भि)ः कालकलानाहि-काख्या(भिः) आत्मना सह प्रष्टुः संवादः, ता एव नाडिकाः प्रमाणम् । यदि नाडिका एकापि न सिद्धा, तेनैव फलस्यापि अपूर्णसंख्यात्वमवसेयम् । यद्या-भासता फढानां तत्र तु विशेषः कालविशेषसङ्ख्यानियमः स्वसङ्ख्यानि-यमस दैवज्ञेन न संवक्तव्यः । यदि निर्वन्धः, तर्हि प्रमाणं संवादे कालकलाः। यदि वा तत्र यानि धवलवस्तूनि दृष्टानि तानि प्रमाणमिति ॥

सम्प्रति वर्णलक्षणमाह —

वर्णः पञ्चप्रकारस्तु चारीरे विनिवर्श्यते ॥ ४९ ॥

अस्यार्थः — पश्चप्रकारो हि वर्णः सकलशरीरे विनिवर्त्यते निषि-ध्यते । कुतः, अस्पायुष्ट्वापादकत्वात् ॥ ४९ ॥

रेखानुरूपतास्य स्यान्नियमश्च तदान्तिके ॥ ५० ॥

अस्य वर्णस्य रेखानुरूपता स्यात्, रेखानुरूप्यं भवतु।ताश्च निय-तवर्णाः। वतस्तदन्तिके वर्णस्यापि नियमः। अतो वर्णो रेखानुरूपः प्रमाणं रेखासहकारी च नान्यः। रेखाश्च त्रिवर्णाश्चतुर्वर्णा एकवर्णा द्विवर्णा वा। ततश्च यस्या यस्या रेखाया यो यो वर्णो विहितः स स युक्तो नान्यः। रेखाणां च सर्वासां सामग्र्येऽपि न पश्चवर्णता। यदि पश्चवर्णता, तर्हि मरणमावेदयन्ति मरणसंख्ये वत्सरे इति॥ ५०॥

अधना प्रत्ययाय लग्नं वन्तुमुपायमाह— यत्र स्थित्वा स्वयं पृच्छेत् ख्यं प्रेक्ष इत्यर्थः दृतो वा ॥

सोऽयं लग्न उदाहृतः। यदि वा यत्र तद्दृष्टिः सोऽयं लग्न उदाहृतः॥ ५१॥

स्वस्य प्रेक्षकस्य दृष्टिगतेन सद तद्दृष्टः तस्य प्रेक्ष्यस्य दूतस्य वा दृष्टिरित्यर्थः । किञ्च यस्तदा प्रश्नानन्तरं विशिष्टः पुरुष आगच्छति, तं प्रति तन्नक्षत्रं पृष्ट्वा तदस्य नक्षत्रीमत्युदीरयेत् । यदि वा, तदा यो वर्णो दृश्यते ततः पूर्वमदृष्टस्तस्थले स्वागमनसमये मागं दृष्टश्चात्मना तद्वणो यो राशिः सोऽयं लग्न उदाहृतः । तत्रव च स्थले ये वर्णा यस्यां यस्यां दिशि स्थितास्तैः शुभाशुभग्रद्दाणां स्थितिरवगन्तन्या । यदि वा, शरीरं सप्तथा कृत्वा पुनद्दीदश्या कृत्वा तस्य नक्षत्रं यदंशे तिष्ठति गणने सति, तदज्ञाने स्युन्द्रित्वा वा कियते सति, स लग्न उदाहृतः । नवधा कृत्वा यत्र स्पृशति यद्ध-भवा कृत्वा यहस्य तत्र स्थितिः इति ज्ञात्वा पुनरन्यविज्ञानमिप ल-भवा । अंशकविज्ञसिस्तु तत्रव देशविश्यस्थितिविज्ञानवशादवगन्तव्येति ॥

तस्माद् यदिधानिष्टमाप्तिपरिहारयोरुपायज्ञानं विनाशक्यत्वात् तज्ज्ञापनाय रेखा-दिलक्षणानां कथनेऽस्माभिर्यत्नः क्रियत इत्युक्तं, तदिदानीं सिद्धमित्युपसंहरति—

रेखाणां विविधानां या देहास्थितिरनन्तरा। प्रकाशिता विधात्रा सा अस्माभिः कथिता भृशम्॥ ५२॥

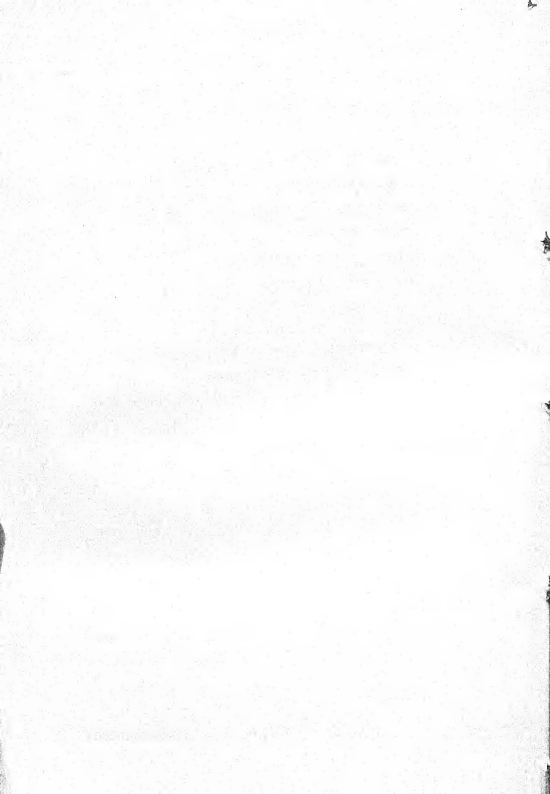
या विविधानां रेखाणां स्थितिरुपायभूता इष्टानिष्टप्राप्तिपरिहारो-पायमूतानां देहगा स्थितिः प्रकाशिता परमकाकणिकेन स्वयं विधात्रा, सा बस्माभिः भृशं लक्षणादिकयनेन विचारणे(न) च सह कथिता इति बिवस् ॥ ५२ ॥

छन्दोभन्नो छिन्नभेदः समासस्यापि संयतिः। नात्र प्रकरणाज्ज्ञेयो दोषः केनापि हेतुना ।। मा न्याख्यातुः कचित् कश्चिदिति हेतुः स्वयं श्थितः। अन्योऽपि हेतुरत्रास्ति लक्षणानां निरोधनम् ॥ वैचिन्यं फलमत्रापि यदुक्तं लक्षणेन तत् । भाचारादेव संसिध्येत् तस्मात् तस्मै नमो नमः ॥ इति स्कान्दशारीरके प्रेक्ष्यादिवर्णनं नाम

अष्टमोऽध्यायः।

निरूप्य बस्तुसर्वस्यं यत् स्फुरेत् तद् वदेदिह । प्रमाणं वृत्तिरेवात्र न प्रसक्षादिसम्भवः॥

शुभं भूयात्।



# LIST OF SANSKRIT PUBLICATIONS FOR SALE.

| भक्तिमञ्जरी Bhaktimanjari (Stuti) by H. H. Svāti<br>Srī nāma Varras M. H. Svāti                                                                                                                     | Rs. As. P.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Srī nāma Varma Mahārāja.                                                                                                                                                                            | and the second s |
| prahandha (V.                                                                                                                                                                                       | 1 0 0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Srī Rāma Varma Mahārāja, with the commentary Sundarī of Rā                                                                                                                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Varma Koil Tampurān.                                                                                                                                                                                | 2 0 0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                                                                                                                                                                                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                                                                                                                                                                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| No. 1 Privandrum Sanskrit Series.                                                                                                                                                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Talya (Vyākarana) by D                                                                                                                                                                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Puruşakāra of Kṛṣṇalīlāsukamuni                                                                                                                                                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| No. 2 (out of stock).                                                                                                                                                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| No. 2 आभेनवकौस्तुभमाला-दक्षिणासृत्तिस्तवी Abhi- navakaustubhamala and Daksina- murtistava by Kṛṣṇalīlāśukamuni (out of stock). No. 3 नलास्युद्यः Nalabhyudaya (Kāvya) by Vāmana Bhaṭṭa Bāṇa (second | 1 0 0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                                                                                                                                                                                                     | 4 0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Nīlakanta Dīksita (ard avya) by                                                                                                                                                                     | - 0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| by Mahima-Bhatta with commentary                                                                                                                                                                    | 00                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| No. 6—दुर्घटवृत्तिः Durghatayrthi (Vystra). 2                                                                                                                                                       | 12 0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| by Saranadeva (out of stock). 2                                                                                                                                                                     | 0 0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| No 7 असतत्त्वप्रकाशिका Brahmatattvapraka-<br>sika (Vedānta) by Sadāsivendrasara-                                                                                                                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                                                                                                                                                                                     | 4 0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| No. 8- प्रद्यस् Pradyumnabhyudaya (Nāṭaka) by Ravi Varma Bhūpa                                                                                                                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| (out of etcal)                                                                                                                                                                                      | 0 0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |

|     |                                                                                                                             | RS. | AS. | P. |
|-----|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|-----|----|
| No. | 9—विरूपाक्षपञ्चाशिका Virupaksapancasika (Vedānta) by Virūpākṣanātha with the commentary of Vidyācakravartin (out of stock). | 0   | 8   | 0  |
| No. | 10—मातङ्गलीला Matangalila (Gajalakṣaṇa)<br>by Nīlakaṇṭha (out of stock).                                                    | 0   |     | 0  |
| No. | 11—तपतीसंवरणम् Tapatisamvarana<br>(Nāṭaka) by Kulaśekhara Varma with<br>the commentary of Śivarāma<br>(out of stock).       | 2   | 4   | 0  |
| No. | 12—परमार्थसारम् Paramarthasara (Vedānta)<br>, by Ādišeṣa with the commentary of<br>Rāghavānanda (out of stock).             | 0   | 8   | 0  |
| No. | 13— मुभद्राधनञ्जयम् Subhadradhananjaya (Nāṭaka) by Kulasekhara Varma with the commentary of Sivarāma (out of stock).        | 2   | 0   | 0  |
| No. | 14—नीतिसार: Nitisara (Nīti) by Kāmandaka, with the commentary of Śankarārya (out of stock).                                 | 3   | 8   | 0  |
| No. | 15—स्वप्रवासवदत्तम् Svapnavasavadatta (Nāṭaka) by Bhāsa (second edition).                                                   | 1   | 8   | 0  |
| No. | 16—प्रतिज्ञायौगन्धरायणम् Pratijnayaugandha-<br>rayana (Nāṭaka) by Bhāsa<br>(out of stock).                                  | 1   | 8   | 0  |
| No. | 17—पञ्चरात्रम् Pancaratra (Nāṭaka) by<br>Bhāsa (out of stock).                                                              | 1   | 0   | 0  |
| No. | 18—नारायणीयम् Narayaniya (Stuti) by<br>Nārāyaṇa Bhaṭṭa with the comment-<br>ary of Deśamaṇgalavārya<br>(second edition).    | 4   | 0   | 0  |
| No. | 19—मानमेयोदयः Manameyodaya (Mīmāmsā)<br>by Nārāyaņa Bhaṭṭa and Nārāyaṇa<br>Paṇḍita (out of stock).                          | 1   | 4   | c  |
| No. | 20-अविमारकम् Avimaraka (Nāṭaka) by<br>Bhāsa (out of stock).                                                                 | 1   | 8   | 0  |
| No. | 21— बालचारतम् Balacarita (Nāṭaka) by<br>Bhāsa (out of stock)                                                                | 1   | 0   | 0  |

|             |                                                                                                                                                                                             | Rs. | AS. | P. |
|-------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|-----|----|
| No.         | 22-मध्यमन्यायोग-दूतवाक्य-दूतघटोत्कच-कर्णभारो-                                                                                                                                               |     |     |    |
|             | रभङ्गानि Madhyamavyayoga-Duta-<br>vakya-Dutaghatotkaca-Karna-<br>bhara and Urubhanga (Nāṭaka)<br>by Bhāsa (out of stock).                                                                   | 1   | 8   | 0  |
| No.         | 23—नानार्थार्णवसंक्षेपः Nanartharnavasam -<br>ksepa (Kośa) by Keśavasvāmin<br>(Part I, 1st and 2nd Kāṇḍas).                                                                                 |     |     | 0  |
| <b>λ</b> Τ. | (out of stock).                                                                                                                                                                             | 1   | 12  | 0  |
| NO.         | 24—जानकीपरिणयः Janakiparinaya (Kāvya)<br>by Cakra Kavi (out of stock).                                                                                                                      | 1   | 0   | 0  |
| No.         | 25—काणाद्सिद्धान्तचन्द्रिका Kanadasiddhanta-<br>candrika (Nyāya) by Gangādhara-<br>sūri (out of stock).                                                                                     | 0   | 12  | 0  |
| No.         | 26—अभिषेकनाटकम् Abhisekanataka by Bhāsa (out of stock).                                                                                                                                     | 0   | 12  | 0  |
| No.         | 27— <b>इमारसमनः Kumarasambhava</b> (Kāvya) by Kālidāsa with the two commentaries, Prakāsikā of Aruņagirinātha and Vivaraņa of Nārāyaņa Paṇḍita (Part I, 1st and 2nd Sargas) (out of stock). | 1   | 12  | 0  |
| No.         | 28—वैद्यानसंघर्मप्रश्नः Vaikhanasadharmapra-<br>sna (Dharmasūtra) by Vikhanas                                                                                                               |     |     | 7. |
|             | (out of stock).                                                                                                                                                                             | 0   | 8   | 0  |
| No.         | 29—नानार्थार्णवसंक्षेपः Nanartharnavasam-<br>ksepa (Kośa) by Keśavasvāmin<br>(Part II, 3rd Kāṇḍa) (out of stock).                                                                           | 2   | 4   | 0  |
| No.         | 30—वास्तुविद्या Yastuvidya (Silpa) (out of stock).                                                                                                                                          | 0   | 12  | 0  |
| No.         | 31 नानार्थार्णवसंक्षेपः Nanartharnavasam - ksepa (Kośa) by Keśavasvāmin (Part III, 4th, 5th and 6th Kāṇḍas).                                                                                |     |     | 0  |
| No.         | 32— क्रमारसम्बः Kumarasambhava (Kāvya)<br>by Kālidāsa with the two comment-<br>aries, Prakāsikā of Aruņagirinātha<br>and Vivaraņa of Nārāyaņa Paṇḍita<br>(Part II, 3rd, 4th and 5th Sargas) |     |     |    |
|             | out at stock).                                                                                                                                                                              | 2   | 8   | C  |

| 1.  |                                                                                                                                                                   | I                  | RS. | AS. | P. |
|-----|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------|-----|-----|----|
| No. | 33—वारक्संब्रहः Vararucasangraha<br>(Vyākaraņa) with the commenta<br>Dīpaprabhā of Nārāya                                                                         | na                 |     |     |    |
|     | (out of stoc                                                                                                                                                      | •                  | 0   | 8   |    |
| No. | 34 <del>— मिणिद्र्पेणः</del> Manidarpana (Nyāya)<br>Rājacūḍāmaṇimakh                                                                                              | by<br>in.          | 1   | 4   | 0  |
| No. | 35—मणिसार: Manisara (Nyāya) by Go                                                                                                                                 | p <b>ī-</b><br>ha. | 1   | 8   | 0  |
| No. | 36—कुमारसम्भव: Kumarasambhava (Kāv<br>by Kāļidāsa with the two comme<br>aries, Prakāsikā of Aruņagirinā                                                           | nt-                |     |     |    |
|     | and Vivarana of Nārāyana Paņç<br>(Part III, 6th, 7th and 8th Sarga                                                                                                | lita<br>as).       | 3   | 0   | 0  |
|     | 37—आशोचाष्ट्रकम् Asaucastaka (Smrti)<br>Vararuci with commenta                                                                                                    | ry.                | 0   | 4   | 0  |
| No. | 38 नामिलङ्कानुशासनम् Namalinganusasa<br>(kośa) by Amarasimha with the c<br>mentary Tīkāsarvasva of Vand<br>ghaṭīya Sarvānanda (Part I,                            | om-<br>lya-<br>1st |     |     |    |
|     | Kāņ                                                                                                                                                               | ļa).               | 2   | 0   | 0  |
|     | . 39—चारुदत्तम् Carudatta (Nāṭaka) by Bl                                                                                                                          | ck).               |     | 12  | 0  |
| No. | 40—अलङ्कारस् <b>चम् Alankarasutra</b> by Rājā<br>Ruyyaka with the Alankārasarva<br>of Mankhūka and its commentary<br>Samudrabandha (second editi                  | sva                | 2   | 8   | 0  |
| No  | . 41—अञ्चात्मपटलम् Adhyatmapatala (<br>dānta) by Āpastamba with Vivar<br>of Śrī Śaṅkara-Bhagavat-P<br>(out of sto                                                 | aņa<br>āda         | 0   | 4   | 0  |
| No. | . 42—प्रतिमानाटकम् Pratimanataka by Bh<br>(out of sto                                                                                                             | āsa                | 1   | 8   | 0  |
| No. | . 43—নামতিরান্ত্রান্তন্ম Namalinganusas: (Kośa) by Amarasimha with the commentaries, Amarakośodghāṭan Kṣīrasvāmin and Tīkāsarvasva Vandyaghaṭīya Sarvānanda (Part | a of of II,        |     |     |    |
| No. | 2nd Kanda, 1-6 varg<br>. 44—तःत्रशुद्धम् Tantrasuddha by Bhaṭṭān                                                                                                  | as).               | 2   | 8   | 0  |
|     | Vedottama (out of sto                                                                                                                                             |                    | 0   | 4   | 0  |

2 4 4

| 5                                                                                                                                                                                                             |         |     |         |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|-----|---------|
| No. 45—प्रपञ्चहृद्यम् Prapancahrdaya.                                                                                                                                                                         | RS.     | AS. | P.<br>0 |
| No. 46—परिभाषात्रतिः Paribhasavrtti (Vyā-karaņa) by Nīlakaņţa Dīkṣita.                                                                                                                                        | 0       | 8   | 0       |
| No. 47—सिद्धान्तसिद्धाञ्जनम् Siddhantasiddhanjana<br>(Vedānta) by Kṛṣṇānanda Sarasvatī<br>(Part I.)                                                                                                           |         | 12  | 0       |
| No. 48—सिद्धान्तसिद्धाञ्जनम् Do. Do. (Part II).                                                                                                                                                               | 2       | 0   | 0       |
| No. 49—गोल्ड्रीपिका Goladipika (Jyotişa) by<br>Paramesvara.                                                                                                                                                   | 0       | 4   | 0       |
| No. 50 - रसार्णवसुधाकर: Rasarnavasudhakara (Alankâra) by Singa Bhūpāla.                                                                                                                                       | 3       | 0   | 0       |
| No. 51—नामिल्ज्ञानुशासनम् Namalinganusasana (Kośa) by Amarasimha with the two commentaries, Amarakośodghāṭana of Kṣīrasvāmin and Tīkāsarvasva of Vandyaghaṭīya Sarvānanda (Part III, 2nd Kanda, 7-10 vargas). | 2       | 0   | 0       |
| No. 52—नामिङ्कानुशासनम् Namalinganusasana<br>(Kośa) by Amarasimha with the com-<br>mentary Tîkâsarvasva of Vandya-<br>ghaţîya Sarvânanda (Part IV, 3rd<br>Kânda).                                             | 1       | 8   | 0       |
| No. 53— इसन्दिनिर्णय: Sabdanirnaya (Vedânta) by<br>Prakâsâtmayatîndra.                                                                                                                                        | 0       | 12  | 0       |
| No. 54 स्फोरसिद्धिन्यायविचारः Sphotasiddhi-<br>nyayavicara (Vyâkaraṇa).                                                                                                                                       | 0       | 4   | 0       |
| No. 55— मत्तविलासप्रहसनम् Mattavilasaprahasana<br>(Nâṭaka) by Mahendravikrama-<br>varman. (out of stock).                                                                                                     |         | 8   | 0       |
| No. 56—मनुष्यालयचन्द्रिका Manusyalayaca-<br>ndrika (Silpa) (out of stock),                                                                                                                                    | 0       | 8   | 0       |
| No. 57—रघुवीरचरितम् Raghuviracarita (Kâvya).                                                                                                                                                                  | 1       | 4   | 0       |
| No. 58—सिद्धान्तसिद्धाञ्चनम् Siddhantasiddhanjan<br>(Vedânta) by Kṛṣṇânanda Sarasvatî<br>(Part III).                                                                                                          | a.<br>2 | 0   | 0       |

kalpa (Part I).

|     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | RS. | AS. | P.  |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|-----|-----|
| No. | 71—तन्त्रसमुख्य: Tantrasamuccaya (Tantra) by Nârâyaṇa with the commentary Vimarśinī of Śańkara (Part II, 7-—12 Paṭalās) (out of stock).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 3   | 8   | 0   |
| No. | 72—ईशानशिवगुरुदेवपद्धतिः Isanasivaguru-<br>devapaddhati (Tantra) by Isānasiva-<br>gurudevamisra (Part II, Mantrapāda).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 4   | 0   | 0   |
| No. | 73—ईश्वरप्रतिपत्तिप्रकाशः Isvarapratipatti-<br>prakasa (Vedānta) by Madhusūdana-<br>sarasvatī.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 0   | 4   | 0   |
| No. | 74—याञ्चल्क्यस्मृतिः Yajnavalkyasmrti with<br>the commentary Bâlakrîdâ of<br>Viśvarûpâcârya (Part I — Âcâra<br>and Vyavahâra Adhyâyās).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 3   | 4   | 0   |
| No. | 75—शिल्परतम् Silparatna (Śilpa) by Śrī-<br>kumâra (Part I).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 2   | 12  | 0   |
| No. | 76—आर्यमञ्जूश्रीमूळकरणः Aryamanjusrimula-<br>kalpa (Part II).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 3   | 0   | 0   |
| No. | 77—ईशानशिवगुरुदेवपद्धतिः Isanasivaguru-<br>devapaddhati (Tantra) by Īsānasiva-<br>gurudevamisra (Part III, Kriyāpāda<br>1—30 Paṭalās).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 3   | 0   | 0   |
| No. | 78—आश्वलायनगृह्यसूत्रम् Asvalayanagrhya-<br>sutra with the commentary Anāvilā<br>of Haradattācārya.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 2   | 6   | 0   |
| No. | 79—अर्थदासम् Arthasastra of Kauṭalya with commentary by Mahāmahopādhyāya T. Gaṇapati Sāstri (Part I, 1 & 2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |     |     |     |
| No. | Adhikaraṇās).<br>80—অর্থহান্তেম্ Do. Do. (Part II, 3—7<br>Adhikaraṇās).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 3   | 12  | 0   |
| No. | 81—याज्ञवल्क्यस्मृति:Yajnavalkyasmrti with the commentary Bâlakrīda of Viśvarūpācārya (Part II. Prâyaścittâdhyâya).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 2   | 0   |     |
| No  | 82—अर्थशास्त्रम् Arthasastra of Kauṭalya<br>with commentary by Mahāmahopā-<br>dhyāya T. Gaṇapati Sāstri (Part III,<br>3—15 Adhikaranās).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 3   |     | 0   |
|     | The same of the sa | * 1 | -   | 4 5 |

| The resident of the control of the c | RS.                | AS. | P. |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------|-----|----|
| No. 83ईशानशिवगुरुदेवपद्धतिः Isanasivaguru<br>devapaddhati (Tantra) by Īsāna-<br>sivagurudevamisra (Part IV, Kriyā-<br>pāda 31-64 Patalās and Yogapāda)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | -                  | 8   | 0  |
| No 84—आर्यमञ्जुशीयुलकत्पः Aryamanjusrimula<br>kalpa (Part III).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 2                  | 0   | 0  |
| No 85—विष्णुसंहिता Visnusamhita (Tantra).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 2                  | 8   | 0  |
| No. 86—भरतचरितम् Bharatacarita (Kâvya)<br>by Kṛṣṇakavi.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 1                  | 8   | 0  |
| No. 87—सङ्गीतसमयसार: Sangitasamayasara<br>(Saṅgīta) of Saṅgītâkara Pârśva<br>deva.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | •<br>1             | 2   | 0  |
| No. 88— काट्यप्रकाश: Kavyaprakasa (Alankâra of Mammaṭabhaṭṭa with the two commentaries, Sampradāyaprakāśinī o Śrī Vidyācakravartin and Sāhi tyacūdāmaṇi of Bhaṭṭagopāl (Part I, 1-5 Ullāsās)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | <b>f</b><br>-<br>a | 0   | 0  |
| No. 89—स्फोटसिन्धिः Sphotasiddhi (Vyākaraņa by Bharatamiśra.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                    |     | 0  |
| No. 90 - मीमांसारशेकवार्तिकम् Mimamsasloka-<br>vartika with the commentary Kāsika<br>of Sucaritamiśra (Part I).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | i<br>2             | 8   | 0  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                    |     |    |
| No. 91—होराज्ञाम् Horasastra of Varāhamihirā<br>cārya with the Vivaraṇa of Rudra.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | t-<br>3            | 0   | 0  |
| No. 92—रसोपनिषत् Rasopanisat.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 2                  | 0   | 0  |
| No. 93—वेदान्तपरिभाषा <b>Vedantaparibhasa</b><br>(Vedānta) of Dharmarājādhvarīndra<br>with the commentary Prakāšika of                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                    |     |    |
| Peddadīksita                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | . 1                | 8   | 0  |
| No. 94—बृहदेशी Brihaddesi (Sangīta) of Matangamuni                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                    | 8   | n  |
| No. 95—रणदीपिका Ranadipika (Jyotişa) o                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | E                  |     | 0  |
| v.umaraganaka                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                    | -   | Ĭ  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                    |     |    |

| No.  | 96— ऋक्संहिता Rksamhita with the Bhāsya of Skandasvāmin and the commentary of Venkaṭamādhavārya (Part I, the 1st Adhyāya in the 1st Aṣṭaka).         | 1 | 8 | 0 |
|------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|---|---|
| \\o. | 97—नारदीयमनुसंहिता Naradiyamanusamhita (Smṛti) with the Bhāṣya of Bhavasvāmin.                                                                       | 2 | 0 | 0 |
| No.  | 98—शिल्परतम् Silparatna (Śilpa) by Śrī-<br>kumāra. (Part II)                                                                                         | 2 | 8 | 0 |
| No.  | 99—मीमांसान्होकवार्त्तिकम् Mimamsasloka-<br>vartika (Mīmāṃsā) with the com-<br>mentary Kāšikā of Sucaritamišra<br>(Part II).                         | 2 | 0 | 0 |
| No.  | of Mammaţabhaţţa with the two commentaries, Sampradāyaprakāśinī of Śrīvidyācakravartin and Sāhityacāḍāmaṇi of Bhaṭṭagopāla. (Part II, 6-10 Ullāsās). | 5 | 0 | 0 |
| No.  | 101—आर्यभरीयम् Aryabhatīya (Jyotisa) of<br>Aryabhatācārya with the Bhāsya of<br>Nīlakaṇṭhasomasutvan (Part I.                                        |   |   |   |
| No.  | Gaņitapāda).<br>102—द्त्रिलम् Dattila (Saṅgīta) of Dattila-<br>muni.                                                                                 | 0 | 8 | 0 |
| No.  | 103—हंससन्देशः Hamsasandesa (Vedanta) with commentary.                                                                                               | 0 | 8 | 0 |
| No.  | 104—साम्बपञ्चाशिका Sambapancasika<br>(Stuti) with commentary.                                                                                        | 1 | C | 0 |
| No.  | 105—निधिप्रदीपः Nidhipradipa of Siddha-<br>srikanthasambhu.                                                                                          | 0 | 4 | 0 |
| No.  | 106—प्रक्रियासर्वस्वम् Prakriyasarvasva<br>(Vyākaraņa) of Šrī Nārāyaņa                                                                               |   |   |   |
|      | Bhatta with commentary (Part I.)                                                                                                                     | 1 | 0 | 0 |

|                                                                                                                                                  | RS.        | AS. | P.  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|-----|-----|
| No. 107—काव्यरतम् Kavyaratna (Kāvya)<br>of Arhaddāsa                                                                                             | 0          | 12  | 0   |
| No. 108—बालमातीण्डविजयम् Balamartanda-<br>vijaya (Nāṭaka) of Devarājakavi.                                                                       | 1          | 8   | 0   |
| No. 109—न्यायसारः Nyayasara with the commentary of Vāsudevasāri.                                                                                 | 1          | 8   | 0   |
| No. 110—आर्यभटीयम् Aryabhatiya (Jyotisā) of<br>Aryabhatācārya with the Bhāsya<br>of Nīlakaṇṭhasomasutvan.(Part II<br>Kālakriyāpāda               | V-y-y-     | 0   | 0   |
| No. 111- ह्वयप्रियः Hridayapriya (Vaidyaka)<br>by Paramesvara,                                                                                   | 3          | 0   | 0   |
| No. 112—कुचेलोपांख्यानम् अजामिलोपांख्यानं च।<br>Kucelopakhyana and Ajamilo-<br>pakhyana (SafigIta) by H. H.<br>Svati Srī Rāma Varma Mahārāja.    | 0          | 4   | 0   |
| No. 113— सङ्गीतकतयः Sangitakrtis (Gana)<br>of H. H. Svāti Srī Rāma Varma<br>Mahārāja.                                                            | 1          | 1 ( | ) 0 |
| No. 114—साहित्यमामांसा Sahityamimamsa (Alahkara)                                                                                                 | - <b>1</b> | i ( | 0   |
| No. 115— ऋद्यंदिता Rksamhita (with the Bhāṣya of Skandasvāmin and the commentary of Venkaṭamādha-vārya) (Part II 2nd Adhyāya in the Ist Aṣṭaka.) | 1          | L 8 | 3 O |
| No. 116— <b>वाक्यपदीयम् Yakyapadiya (</b> Vyākara)<br>with the commentary Prakīrņak<br>prakāšā oy Helarāja son of Bhūtirā<br>(Part I             | ja.        | 1 8 | 3   |

|                                                                                                           | RS.              | AS. | P.       |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------|-----|----------|
| No. 117—सरस्वतीकण्डाभरणम् Sarasvatikani<br>bharana (Vyākaraņa) by Bhojād<br>with the commentary of Srī Nā | leva             |     |          |
| yaṇa Daṇḍanātha. (Part I). No. 118—बालरामभरतम् Balaramabharata                                            | 1                | 8   | 0        |
| (Nāṭya) by Bālarāma Varma Va<br>Māhāraja.                                                                 | inci 2           | 8   | Ó        |
| No. 119 - विवेकमार्ताण्डः Vivekamarthand                                                                  | la               |     |          |
| (Vedānta) of Visvarūpadeva                                                                                |                  | 8   | 0        |
| No. 120—शौनकीयम् Saunakiya. (Smrti)                                                                       | 0                | 8   | 0        |
| No. 121—वैद्यानसागमः Vaikhanasagama                                                                       |                  |     |          |
| (Tantra) of Marīci.                                                                                       | 2                | 0   | 0        |
| No. 122—प्रबोधचन्द्रोदयम् Prabodhacandroda                                                                | ya               |     |          |
| (Nāṭaka) by Kṛṣṇamiśṛayati                                                                                |                  |     | Sagar .  |
| with the commentary Nataka                                                                                | -                |     |          |
| bbaraņa of Śrī Govindāmṛta-                                                                               |                  |     | <b>.</b> |
| bhagavān.                                                                                                 | 2                | Ü   | 0        |
| No. 123 सङ्ग्रामविजयोदयः Sangramavijayo                                                                   |                  |     |          |
| daya(Jyotişa)•                                                                                            | 2                | 0   | 0        |
| No. 124—इरमेखला Haramekhala (Vaidyaka<br>of Māhuka with commentary                                        | )                |     |          |
| (Part I. chapters 2, 3 & 4)                                                                               | 1                | 8   | 0        |
| No. 125 कोकसन्देश: Kokasandesa (Kāvya)                                                                    | )                |     |          |
| by Vişnutrāta.                                                                                            | 0                | 8   | 0        |
| No. 126 करणपद्धतिः Karanapaddhati (Jyo                                                                    | tişa). O         | 4   | 0        |
| No. 127—सरस्वतीकण्डाभरणम् Sarasvatikanta                                                                  |                  |     |          |
| bharana (Vyākaraņa) by                                                                                    |                  |     |          |
| Bhojadeva with the commenta                                                                               | ıry              |     |          |
| of Srī Nārāyaņa Daņḍanātha.                                                                               |                  |     |          |
| Part II                                                                                                   |                  | 8   | 0        |
| No. 128—धूक्तसन्देश: Bhringasandesa (Kāv                                                                  | ya)              | 6   | 0        |
| by Vasudeva.                                                                                              | 0<br>1) <b>0</b> | 4   |          |
| No. 129—इंससन्देशः Hamsasandesa (Kāvya                                                                    | i) U             | *   | 0        |

|                                                                                | TWD. | ALUS |   |      |
|--------------------------------------------------------------------------------|------|------|---|------|
| No. 130—महानयप्रकाशः Mahanayaprakasa<br>(Vedānta) by Abhinavaguptācārya.       | 0    | 8    | 0 |      |
| No. 131—वृत्तवार्तिकम् Vrttavartika (Chandas) by Rāmapāṇivāda.                 | 1    | 8    | 0 |      |
| No. 132—तन्त्रोपास्थानम् Tantropakhyana<br>(Kāvya)                             | 0    | 6    | 0 |      |
| No. 133 - उद्यवर्भचरितम् Udayavarmacarita.                                     | 0    | 4    | 0 | 1    |
| No. 134—योगयाञ्चवल्क्यम् Yogayajnavalkya                                       | 0    | 4    | 1 |      |
| No. 135—सर्वदर्शनकौमुदी Sarvadarsanakaumudi<br>by Mādhavasarasvatī.            | 1    | 0    | 0 |      |
| No. 136—हरमेजल Haramekhala of Māhuka<br>with commentary (Part II<br>Chapter 5) | 0    |      | 0 |      |
| No. 137 - स्कान्दशारीरकम् Skandasariraka<br>with commentary.                   | 2    | 4    | 0 | 1000 |

## Apply to:-

The Superintendent,

Government Press,

Trivandrum.



Sens Tille

Cills - Samudnika Shadha